
Ce texte a été mis en avant par H. Reetz, lors d'une rencontre sur la méthode d'approche
de la question des âmes de peuple, septembre 2025, Murgquelle, Lorenz Oken Institut.
Peut-être pour atténuer mon désespoir concernant mes compatriotes en matière d'an-
throposophie… Je venais, le matin même, de prendre connaissance de la compréhension
que H. E. Lauer, la référence du séminaire, développait à ce sujet. Le contraste que je
partageais aussitôt,  et me confirmait dans mon inquiétude,  fut finalement apparem-
ment adopté par les participants.
Je commenterais probablement après ce texte.

Contribution de la France à 
la tache de l'Europe

Vom Beitrag Frankreichs 
zur Aufgabe Europas

Gérard Klockenbring Gérard Klockenbring
Trad. F. Germani v.01 - 20260104

Dans les actes d'un congrès sur le thème à
Witten-Annen en 1983 ou 84
Je vais vous parler ce soir de la contri-
bution de la France à la tache de l'Eu-
rope. Je vous prie toutefois de m'excu-
ser si  j'aborde ce sujet sous un angle
particulier. En effet, lorsqu'on discute
d'un tel sujet sous l'angle de la contri-
bution  d'un  peuple  donné  à  l'en-
semble, il est difficile d'éviter d'expri-
mer  certaines  partialités,  de  porter
certains jugements de valeur ou même
de  faire  preuve  d'une  certaine  ambi-
tion  et  d'émettre  des  appréciations.
C'est pourquoi j'essaie d'aborder ce su-
jet en examinant avec vous certaines
personnes,  afin  de  voir  comment ces
personnes ont lutté pour être de véri-
tables  êtres  humains  à  l'intérieur  de
l'enveloppe que leur offre ce peuple.

Ich werde heute abend über den Bei-
trag Frankreichs zur Aufgabe Europas
zu  Ihnen  zu  sprechen  haben.  Ich
möchte  Sie  aber  um  Entschuldigung
bitten, wenn ich dieses Thema von ei-
nem bestimmten Blickpunkt her ange-
he. Denn wenn man ein solches Thema
unter  dem Aspekt  bespricht,  was  ein
bestimmtes  Volk  zur  Gesamtheit  bei-
trägt,  so  ist  es  kaum  zu  vermeiden,
daß man  vielleicht  gewisse  Einseitig-
keiten  ausspricht,  daß  man  gewisse
Werturteile  bildet  oder  daß  sogar  so
etwas wie Ehrgeiz auftritt und Beurtei-
lungen  stattfinden.  Deshalb  versuche
ich, dieses Thema so anzuschauen, daß
ich  mit  Ihnen  bestimmte  Menschen
betrachte,  um  zu  sehen,  wie  diese
Menschen innerhalb der Hülle, die ih-
nen durch dieses  Volk  geboten wird,
danach  gerungen  haben,  wirkliche
Menschen zu sein.

À l'époque où j'étais  encore à  l'école Zur Zeit, als ich noch in die Volksschu-

Atelier francophone pour une tri-articulation sociale       1/37      www.triarticulation.fr



primaire – je ne sais pas si  c'est tou-
jours  le  cas  aujourd'hui  –,  les  cours
d'histoire  en  France  commençaient
toujours par ces mots : « Nos ancêtres,
les Gaulois... ». Mais au cours de sa vie,
on se rend compte que cela n'est vrai
qu'à un très faible pourcentage. Car ce
pays est peuplé de Francs, c'est-à-dire
de  Germains,  de  Burgondes,  de  Ger-
mains  d'adoption,  de  Normands,  qui
sont  aussi  des  Germains.  Nous  avons
ensuite  quelques  Phéniciens  et  Grecs
dans le sud du pays, puis ce qui reste
des Huns et des Maures, et enfin ce qui
résulte depuis deux ou trois siècles de
la  pénétration  des  colonies  par  des
personnes dites de couleur. Il ne peut
donc en aucun cas  s'agir  d'une quel-
conque unité ethnologique celtique. Il
n'en reste pas moins vrai que les Gau-
lois, c'est-à-dire les Celtes, ont consti-
tué le fondement sur lequel la culture
française a dû se construire. Penchons-
nous brièvement sur ces Celtes, car ils
ont fourni le terreau sur lequel toute
cette culture s'est développée.

le  ging  -  wie  es  seither  ist,  weiß  ich
nicht -,  fing der Geschichtsunterricht
in Frankreich immer mit den Worten
an: «Nos ancêtres, les Gaulois ...», das
heißt:  «Unsere Ahnen,  die  Gallier  ...»
Man muß aber im Laufe seines Lebens
dann erkennen, daß dies nur zu einem
ganz  geringen  Prozentsatz  stimmt.
Denn dieses Land ist ja bevölkert von
Franken, also von Germanen, Burgun-
dern,  e1  Anfalls  Germanen,  von Nor-
mannen,  die  auch  Germanen  sind.
Dann haben wir einige Phönizier und
Griechen im Süden des Landes, ferner,
was von den Hunnen und den Mauren
zurückgeblieben  ist,  und  schließlich,
was seit zwei oder drei Jahrhunderten
aus  den  Kolonien  an  Durchdringung
mit  sogenannten  farbigen  Menschen
sich ergeben hat. Es kann sich also gar
nicht um irgend etwas wie eine ethno-
logische  keltische  Einheit  handeln.
Trotzdem stimmt es, daß die Grundla-
ge, auf der die französische Kultur auf-
bauen  mußte,  durch  die  Gallier,  also
durch Kelten gebildet .worden ist. Wir
wollen doch kurz auf diese Kelten hin-
schauen,  denn  sie  geben  den  Boden
her, auf dem diese ganze Kultur aufge-
wachsen ist.

César, qui avait introduit la culture ro-
maine chez ce peuple celtique

Caesar,  der ja die römische Kultur in
dieses keltische Volk Erwartung in Er-
füllung gegangen sei.

22 22

Ce mystère, qui pour ainsi dire se tient
là dès les premiers temps du dévelop-
pement du christianisme en Gaule  et
qui  a  perduré tout au long de la  pé-
riode suivante, montre seulement par-
ticulièrement  clairement  ce  qui  est

Dieses  Geheimnis,  das  sozusagen  in
den ersten Zeiten der Entwicklung des
Christentums  in  Gallien  dasteht  und
durch  die  ganze  folgende  Zeit  auch
weiterbestanden hat, zeigt nur beson-
ders deutlich,  was an gewissen ande-

Atelier francophone pour une tri-articulation sociale       2/37      www.triarticulation.fr



aussi  intervenu  à  certains  autres  en-
droits,  à  savoir  que  le  christianisme
s'est  implanté  au  cours  de  ces  deux
premiers  siècles  de  notre  ère.  De
même à la fin de cette époque se tient
une figure que tout le monde chrétien
admire encore aujourd'hui : saint Mar-
tin. Il a vécu vers la fin du IVe siècle, et
d'ailleurs  aussi  dans  l'ouest  de  la
France. Il n'était pas Gaulois, il n'était
pas originaire de ces contrées, mais de
Pannonie, c'est-à-dire de la région si-
tuée entre l'Autriche, la Hongrie et la
Yougoslavie,  d'où  Rudolf  Steiner  est
également originaire.

ren  Stellen  auch eingetreten  ist,  daß
nämlich  in  diesen  zwei  ersten  Jahr-
hunderten  unserer  Zeitrechnung  das
Christentum  einzog.  Gleichsam  am
Ende � dieser  Epoche  steht  eine  Ge-
stalt,  zu  der  eigentlich  die  ganze
christliche Welt auch heute noch auf-
schaut: der heilige Martin. Er hat ge-
gen Ende  des  4.  Jahrhunderts  gelebt,
und zwar auch im Westen Frankreichs.
Er war kein Gallier, stammte gar nicht
aus diesen Ländern, sondern aus Pan-
nonien,  das  heißt  aus  derjenigen Ge-
gend zwischen Österreich, Ungarn und
Jugoslawien,  aus  der  ja  auch  Rudolf
Steiner stammt.

Ce saint Martin est bien connu, préci-
sément parce que, aujourd'hui encore,
surtout  en  novembre,  on  continue  à
honorer sa mémoire. À partir de lui et
de  nombreuses  personnalités  simi-
laires,  un  mouvement  s'est  répandu
dans toute la région gauloise, initié par
des  ermites  solitaires  qui  se  réunis-
saient parfois en communautés et fon-
daient une vie communautaire,  avant
même  qu'il  n'existe  de  véritables
règles  monastiques.  Ils  ont ainsi  pro-
gressivement peuplé  cette région par
ailleurs très peu peuplée. Et c'est ainsi
que se présentait  ce  pays  lorsque les
Francs y sont arrivés. Il convient d'ac-
centuer  un moment particulier  qui  a
influencé  toute  l'histoire  ultérieure.
Parmi  toutes  les  tribus  germaniques
qui ont envahi l'Europe depuis l'est et
ont  aussi  conquis  l'Afrique  du  Nord,
les Francs se distinguent par leur ca-
ractère guerrier. La plupart des autres
Germains  étaient  des  populations  ru-

Dieser heilige Martin ist  ja  genügend
bekannt, gerade weil auch heute noch,
besonders im November, seine Erinne-
rung gepflegt wird. Von ihm und vie-
len ähnlichen Persönlichkeiten ausge-
hend,  hat  sich auf  dem ganzen galli-
schen  Gebiet  eine  Bewegung  ausge-
breitet, die ausging von einsamen Ein-
siedlern,  die  sich  gelegentlich zu  Ge-
meinschaften  zusammenfanden  und
ein  Gemeinschaftsleben  begründeten,
noch  bevor  es  richtige  Klosterregeln
gab. So durchzogen sie allmählich die-
ses sonst sehr wenig besiedelte Land.
Und so war dieses Land etwa,  als die
Franken hereinkamen. Ein ganz beson-
deres Moment muß da betont werden,
das  die  ganze weitere  Geschichte be-
einflußt.  Von  all  den  germanischen
Stämmen, die vom Osten über Europa
fluteten und auch Nordafrika noch er-
oberten,  sind  die  Franken  dadurch
hervorragend,  daß  sie  Krieger  sind.
Die meisten anderen Germanen waren

Atelier francophone pour une tri-articulation sociale       3/37      www.triarticulation.fr



rales et vivaient habituellement juste-
ment  de  l'exploitation  de  leurs
terres/pays/campagnes.  Les  Francs
étaient des conquérants. Et comme ils
avaient justement eu le destin de s'ins-
taller  dans  cette  région  particulière,
peu peuplée, mais où le droit romain
avait  pénétré  et  mis  l'accent  sur  un
élément  particulier,  à  savoir  la  pro-
priété/possession  privée,  ils  y  trou-
vèrent  naturellement  un  sol  particu-
lièrement  favorable.  Car  cela  corres-
pondait bien à leur principe d'action,
selon lequel le conquérant s'installait
simplement  là  où  il  avait  conquis  un
territoire/pays. Et maintenant, il trou-
vait  tout  de  suite  ce  droit  privé,  en
profitait  et  disait  :  Bon,  je  suis  donc
maintenant le droit.  Qui étaient donc
les plus grands propriétaires fonciers à
l'époque ?  Justement ces  communau-
tés  ecclésiastiques qui  s'étaient déve-
loppées  progressivement.  Dans  une
telle situation, il fallait bien sûr, si l'on
voulait  continuer  d'exister,  parler  la
même langue et agir  avec les  mêmes
moyens. Cela signifie qu'il fallait se dé-
fendre  avec  les  armes  ou,  si  l'on  ne
voulait pas ou ne pouvait pas, 

Landbevölkerung und lebten sonst ge-
wöhnlich eben von der Bebauung ihres
Landes.  Die  Franken waren Eroberer.
Und da gerade sie  das  Schicksal  hat-
ten,  in  dieses  besondere  Land  einzu-
ziehen, das nicht sehr besiedelt war, in
das  aber  das  römische  Recht  einge-
drungen war und ein bestimmtes Ele-
ment betont hatte, nämlich das Privat-
besitztum, fanden sie da natürlich ei-
nen besonders guten Boden vor. Denn
das  paßte  gut  zu  ihrem  Handlungs-
prinzip, daß der Eroberer sich da, wo
er ein Land erobert hatte, einfach in-
stallierte. Und nun fand er gerade die-
ses Privatrecht vor und nützte es aus
und sagte:  Gut,  also ich bin jetzt  das
Recht.  Wer  waren  denn  die  größten
Grundbesitzer  damals?  Eben  jene
kirchlichen  Gemeinschaften,  die  sich
allmählich entwickelt hatten. In einer
solchen  Situation  mußte  man  natür-
lich, wenn man noch weiter bestehen
wollte,  eben  dieselbe  Sprache  spre-
chen und mit denselben Mitteln han-
deln.  Das heißt,  man mußte sich mit
den  Waffen  verteidigen  oder,  wenn
man nicht wollte oder nicht

24 24

trouver un autre plus fort, avec lequel
on entrait  alors  en relation diploma-
tique  et  qui  nous  défendait  ou  nous
protégeait. C'est pourquoi il est apparu
immédiatement, en particulier dans ce
pays, qu'entre l'Église et l'autorité éta-
tique était echangé sur ce sol diploma-
tique ou de pouvoir.

konnte,  einen anderen Stärkeren fin-
den, mit dem man dann diplomatisch
in  Beziehung trat  und von dem man
sich verteidigen oder beschützen ließ.
Und daher kam ganz besonders in die-
sem Land sofort  zum Vorschein,  daß
zwischen Kirche und staatlicher Auto-
rität  auf  diesem diplomatischen oder
Machtboden  miteinander  verkehrt
wurde.

Atelier francophone pour une tri-articulation sociale       4/37      www.triarticulation.fr



Vous comprenez donc que la vie reli-
gieuse et  spirituelle  est  assez  rapide-
ment tombée dans une certaine confu-
sion. Puis, le christianisme celtique ap-
porte  un  nouveau  souffle.  Le  moine
Colomban  trouve  avec  douze  autres
moines un lieu de rayonnement dans
le Jura ; et à partir de là, de très nom-
breux  monastères  irlandais  sont  fon-
dés.  Comme  ces  moines  irlandais
étaient  des  érudits  qui  connaissaient
aussi bien le grec que l'hébreu, comme
ils  étaient  aussi  des  scientifiques,
avaient des connaissances en astrono-
mie et  étaient aussi  des connaisseurs
des forces de la nature, ils exerçaient
naturellement  une  grande  influence
sur toute la population.

Sie verstehen daher, daß das religiöse
und geistige Leben ziemlich schnell in
eine  gewisse  Verworrenheit  geriet.
Dann kommt aus dem Keltentum noch
einmal eine Auffrischung. Der Mönch
Columban  findet  mit  zwölf  anderen
Mönchen eine Ausstrahlungsstätte im
Jura; und von da aus werden sehr viele
irische Klöster gegründet. Da diese iri-
schen Mönche Gelehrte waren, die so-
wohl  griechisch  als  auch  hebräisch
konnten,  da  sie  auch Wissenschaftler
waren, astronomische Kenntnisse hat-
ten und da sie auch Kenner der Natur-
kräfte waren, übten sic auf die ganze
Bevölkerung  natürlich  einen  großen
Einfluß aus.

Or,  cette  Église  irlandaise  avait  une
structure  très  différente  de  celle  qui
s'était progressivement mise en place
en  Gaule.  Il  s'agissait  en  effet  d'une
Église  composée  principalement  de
monastères,  c'est-à-dire  de  moines.
Ceux  qui  en  assuraient  l'administra-
tion étaient les abbés. Dans un monas-
tère  irlandais,  on  trouvait  souvent
deux,  trois,  parfois  jusqu'à  dix  ou
quinze  évêques.  Ils  étaient  moines
comme  tous  les  autres  moines,  ils
n'avaient rien à dire dans l'administra-
tion, mais ils étaient les porteurs de la
doctrine et de la vie sacramentelle. Ils
transmettaient  le  bien  spirituel,  l'ad-
ministration  extérieure  était  assurée
par les abbés. C'est aussi la raison pour
laquelle, en Gaule, l'Église gauloise ou
franque  s'est  très  vite  employée  à
mettre  progressivement  ces  monas-
tères  irlandais  sous  la  règle  bénédic-

Nun  hatte  diese  irische  Kirche  eine
ganz  andere  Struktur  als  die  Kirche,
die  sich  allmählich  in  Gallien  einge-
richtet hatte. Es war nämlich eine Kir-
che, die hauptsächlich aus Klöstern be-
stand,  also  aus  Mönchen.  Diejenigen,
die die Verwaltung innehatten, waren
die  Äbte.  In  einem  irischen  Kloster
fanden sich oft  zwei,  drei,  manchmal
bis zu zehn oder fünfzehn Bischöfe. Sie
waren Mönche wie alle anderen Mön-
che,  sie  hatten nichts  in der Verwal-
tung zu sagen, sie waren aber die Trä-
ger der Lehre und die Träger des sa-
kramentalen Lebens. Sie übermittelten
das  geistige  Gut,  die  äußere  Verwal-
tung wurde von den Äbten vollzogen.
Das  ist  auch  der  eigentliche  Grund,
warum  in  Gallien  die  gallische  oder
fränkische  Kirche  sehr  schnell  alles
daran setzte, diese irischen Klöster all-
mählich unter die benediktinische Re-

Atelier francophone pour une tri-articulation sociale       5/37      www.triarticulation.fr



tine,  qui  s'était  peu  à  peu  répandue,
afin qu'ils se placent sous l'administra-
tion épiscopale de l'Église franque. 

gel, die sich nach und nach ausgebrei-
tet hatte,  zu bringen,  so daß sie sich
unter  die  episkopalen  Verwaltungen
der fränkischen Kirche setzen ließen.

Et ainsi, après avoir connu un bref es-
sor, cette chrétienté celtique s'éteignit
peu à peu. Je dois ici faire une paren-
thèse,  car  certaines  images  présentes
dans les légendes peuvent nous éclai-
rer sur  beaucoup de choses,  à  condi-
tion de savoir les interpréter correcte-
ment. Ce qui est intéressant dans la vie
de Colomban, cet initiateur de toute la
mission  irlandaise  sur  le  continent,
c'est  qu'il  existe un ordre très  précis
dans les récits dits miraculeux qui ont
été  transmis.  On  a  immédiatement
l'impression  qu'il  apparaît  avec  un
riche héritage spirituel  et  qu'il  porte
en  lui,  pour  ainsi  dire,  les  derniers
fruits d'une sagesse et d'une force spi-
rituelle  issues  du  passé.  Les  légendes
nous apprennent comment, lorsqu'il a
commencé sa

Und so versank, nachdem sie für eine
Weile gleichsam aufgeflammt war, die-
se  keltische  Christenheit  allmählich
wieder. - Ich muß hier etwas einfügen,
denn es gibt in den Legenden gewisse
Bilder, die einen Aufschluß geben kön-
nen  über  sehr  vieles,  wenn  man  sie
richtig zu hören weiß. Das Interessan-
te  an  dem Leben des  Columban,  die-
sem Inaugurator  der  ganzen irischen
Mission auf dem Festland, ist, daß eine
ganz  bestimmte  exakte  Ordnung  in
den  sogenannten  Wundergeschichten
herrscht, die da überliefert sind. Man
hat unmittelbar den Eindruck, er tritt
mit  einem reichen geistigen Erbe auf
und trägt sozusagen die letzten Früch-
te einer Weisheit und einer geistigen
Kraft  aus  der  Vergangenheit  in  sich.
Aus den Legenden kann man entneh-
men, wie er, als er seine

25 25

mission  sur  le  continent/la  terre
ferme,  en Gaule,  il  a  d'abord contact
avec les humainw. Il guérit les humain
autour de lui. Puis sa force spirituelle
s'intensifie  et,  comme  le  racontera
plus tard François,  il  parvient à paci-
fier et à harmoniser le monde animal.
Finalement,  sa  force  devient  encore
plus  grande  et  il  peut  agir  sur  le
monde  des  éléments.  La  dernière
chose qui est racontée, c'est comment
il a prié un jour pour un frère grave-
ment  malade  depuis  longtemps  ;  ce
frère ne pouvait pas mourir. Lorsqu'on

Mission  auf  dem  Festland  in  Gallien
beginnt,  zuerst  Kontakt  hat  zu  den
Menschen.  Er heilt  die Menschen um
sich  herum.  Dann  stärkt  sich  seine
geistige Kraft, und er erreicht - wie das
später  auch  von  Franziskus  erzählt
wird - befriedend und harmonisierend
die  Welt  der  Tiere.  Schließlich  wird
seine Kraft noch stärker, und er kann
auf die Welt der Elemente wirken. Das
letzte, was dann erzählt wird, ist, wie
er einmal für einen schon seit langem
todkranken Bruder betete; dieser Bru-
der konnte und konnte nicht sterben.

Atelier francophone pour une tri-articulation sociale       6/37      www.triarticulation.fr



lui a posé la question, il a répondu : «
Je  suis  prêt  à  mourir  depuis  long-
temps,  je  serais  même  heureux  de
franchir le seuil, mais je ne peux pas,
car la prière du père Columban est si
forte  qu'elle  me  retient.  »  Columban
cessa alors de prier pendant un certain
temps, et le plus jeune, qui s'appelait
également  Columban,  put  alors  fran-
chir le seuil. Cela signifie que la force
spirituelle  de  Columban  atteignait  fi-
nalement le seuil de la mort. 

Als  man ihn danach  fragte,  sagte  er:
«Ich bin schon lange zum Tod bereit,
ich würde mich sogar freuen, über die
Schwelle  zu  gehen,  aber  ich  kann
nicht,  denn das Gebet des Vaters Co-
lumban ist  so stark,  daß es  mich zu-
rückhält.» Columban hörte dann eine
Zeitlang auf zu beten, und der jüngere,
er  hieß  auch  Columban,  konnte  dar-
aufhin  die  Schwelle  übertreten.  Das
heißt, die geistige Kraft des Columban
kam  schließlich  bis  an  die  Schwelle
des Todes.

Colomban avait  déjà dû lutter  contre
les signes de déclin chez les rois méro-
vingiens, et ces signes de déclin se sont
ensuite  encore  accentués.  Il  est  inté-
ressant de noter qu'environ un siècle
après sa mort – il est décédé en 615 à
Bobbio,  dans le  nord de l'Italie,  où il
s'était installé –, on raconte l'histoire
d'un duc qui vivait dans la région fron-
talière  entre  les  Francs,  les  Mérovin-
giens  et  les  Alamans  et  dont  la  fille
avait connu un destin tout à fait parti-
culier. Si l'on réfléchit à cette légende,
on remarque que cette fille est décrite
exactement de la  même manière que
Colomban, mais curieusement dans un
ordre inverse. Je veux parler de la pe-
tite Odile, fondatrice du monastère du
Mont Sainte-Odile en Alsace. Odile est
née  aveugle  et  condamnée  à  mourir.
Au cours de son enfance, elle a vécu au
moins  deux  expériences  marquantes
liées à la mort, la sienne et celle de son
frère.  Et  alors  qu'elle  était  encore
vierge,  elle  a  vécu  une  autre  expé-
rience que l'on  peut  comparer  à  une
expérience de mort.  Mais  grâce à  un

Columban schon hatte bei  den mero-
wingischen Königen sehr mit Verfalls-
erscheinungen zu kämpfen, und diese
Verfallserscheinungen  haben  sich
dann noch sehr verstärkt. Nun ist in-
teressant,  daß  etwa  ein  Jahrhundert
nach seinem Tode - er ist in Bobbio in
Norditalien,  wohin  er  gezogen  war,
615 gestorben - von einem Herzog er-
zählt  wird,  der  in  dem  Grenzgebiet
zwischen  Franken,  Merowingern  und
Alemannen lebte und dessen Tochter
ein  ganz  besonderes  Schicksal  hatte.
Wenn man nun diese Legende auf sich
wirken läßt,  dann bemerkt man: Von
dieser  Tochter  werden  genau  diesel-
ben Dinge erzählt wie von Columban,
aber  seltsamerweise  in  genau  umge-
kehrter  Reihenfolge.  Ich  meine  die
kleine Odilia,  die Gründerin des Klos-
ters auf dem Odilienberg im Elsaß. Die-
se Odilia wird blind und zum Tode ge-
weiht  geboren.  In  ihrer  Kindheit  hat
sie  mindestens  zwei  wesentliche  Er-
fahrungen des Todes gemacht, an sich
selbst  und an  ihrem Bruder.  Und als
Jungfrau hat sie noch einmal ein Erleb-

Atelier francophone pour une tri-articulation sociale       7/37      www.triarticulation.fr



évêque  de  Ratisbonne  qui,  guidé  par
une vision, est venu la baptiser, elle a
trouvé la  force de s'attacher à  la  vie
terrestre.  Lorsqu'elle  a  été  baptisée,
ses  yeux se  sont  ouverts  et  elle  s'est
sentie pour la première fois à sa place
sur Terre. Ce qui est merveilleux, c'est
que  chez  elle,  les  miracles  se  sont
d'abord  manifestés  pour  les  défunts.
Grâce à ses  prières,  elle a pu obtenir
que  les  défunts,  dont  son  père,  de
trouver  la  paix  dans  l'au-delà.  Elle  a
ensuite agi sur le règne végétal et gué-
ri  des  plantes  en  voie  de  dépérisse-
ment, puis elle a également pu guérir
des  animaux,  et  finalement  des  hu-
mains.

nis durchgemacht, das mit einem To-
deserlebnis  verglichen  werden  kann.
Sie ist  aber dadurch,  daß ein Bischof
aus Regensburg, von einer Vision ge-
leitet, zu ihr kam und sie taufte, dazu
erkräftigt  worden,  sich  mit  dem  Er-
dendasein  zu  verbinden.  Als  sie  ge-
tauft wurde, gingen ihr die Augen auf,
und sie fand sich eigentlich zum ers-
ten Mal auf der Erde zurecht. Nun ist
das Wunderbare, daß bei  ihr die Rei-
henfolge der Wunder so ist, daß sie zu-
erst  wirksam.  war  für  die  Verstorbe-
nen. Sie konnte durch ihre Gebete er-
reichen, daß Verstorbene, unter ande-
ren ihr Vater, im Jenseits den Frieden
fanden. Dann wirkte sie in das Pflan-
zenreich  und  heilte  verderbende
Pflanzen, dann konnte sie auch Tiere
heilen, und schließlich Menschen.

26 26

Cette  légende  exprime  l'expérience
suivante : nous sommes à un moment
où l'ancienne spiritualité touche à  sa
fin. Même les Irlandais, si délicats et si
raffinés,  ne  pouvaient  rien  contre  la
rude  puissance  conquérante  de  ces
peuples  primitifs  ;  leur  spiritualité
était  écrasée.  Et  maintenant,  quel-
qu'un naît qui, dès le début, fait l'expé-
rience de la mort comme première ex-
périence. Ce qui donne à Odilia la pos-
sibilité d'agir, c'est qu'elle est renfor-
cée  par  les  forces  de résurrection  de
l'au-delà  et  peut  ainsi  apporter
quelque chose comme un élément en-
tièrement  nouveau.  Cela  commence
pour ainsi  dire à partir  de rien et se
développe  progressivement  d'un  do-
maine de la vie à l'autre, jusqu'à ce que
cette  force  puisse  enfin  agir  dans  le

In dieser Legende kommt die folgende
Erfahrung zum Ausdruck: Wir sind an
einem Punkt, wo die alte Geistigkeit an
ein Ende gekommen ist. Gegen die her-
be  Erobererkraft  dieser  primitiven
Völkerschaften konnten auch die zar-
ten und feingeistigen Iren nichts mehr
ausrichten; ihre Geistigkeit wurde er-
drückt.  Und  jetzt  wird  jemand  gebo-
ren,  der  von vornherein  den Tod als
erstes Erlebnis miterlebt. Das, was Odi-
lia die Möglichkeit gibt zu wirken, das
ist, daß sie von jenseits des Todes von
Auferstehungskräften  gestärkt  wird
und  dadurch  so  etwas  wie  ein  ganz
neues Element hereinbringen kann. Es
fängt  sozusagen  bei  nichts  an  und
wächst  allmählich  von  Lebensbereich
zu  Lebensbereich,  bis  diese  Kraft
schließlich im Menschenreich wirken

Atelier francophone pour une tri-articulation sociale       8/37      www.triarticulation.fr



royaume des humains. Tout au long du
Moyen  Âge  et  jusqu'à  la  Renaissance
environ, ce monastère d'Odilienberg a
rayonné  d'une  manière  très  impor-
tante et très profonde.

kann.  -  Von  diesem  Kloster  Odilien-
berg ist ja durch das ganze Mittelalter
hindurch bis ungefähr in die Zeit der
Renaissance eine ganz große und tiefe
Ausstrahlung ausgegangen.

Représentez-vous  une fois  clairement
cet  autre  élément.  Non  seulement  à
l'Ouest, mais aussi au centre et à l'Est
de l'Europe,  le  christianisme a connu
une  sorte  d'affaiblissement,  qui  était
particulièrement lié au fait qu'une si-
tuation  particulière  était  aussi  appa-
rue  à  l'Est,  l'empereur  de  Constanti-
nople étant le chef de l'Église. Comme
cela ne lui  était  pas particulièrement
profitable que les humains deviennent
trop pieux, il fit interdire le principal
moyen qui suscitait  la piété,  à  savoir
les icônes. Il y avait donc une crise très
profonde  tant  à  l'Est  qu'à  l'Ouest  de
l'Europe. Et c'est à cette époque qu'ap-
parut  quelque  chose  qui  se  répandit
comme une traînée de poudre. Je veux
parler  de  cette  vision  du  monde  si
simple qu'il est impossible d'imaginer
plus simple, et dont le seul dogme est :
Dieu  n'a  aucun  fils.  Rien  ne  devrait
naître, rien ne devrait apparaitre nou-
veau. Tout suit les lois qui ont été éta-
blies  depuis le  commencement et qui
se  déroulent  pour  ainsi  dire  mécani-
quement. C'est l'islam. Vous compren-
drez que l'islam ait dû provoquer une
panique dans ces régions chrétiennes
en  crise,  qui  a  sapé  les  forces  même
des plus forts. Les musulmans ont pro-
gressé depuis l'Arabie jusqu'à Constan-
tinople  et,  de  l'autre  côté,  depuis
l'Afrique du Nord jusqu'à l'Espagne, et
rien n'a  pu les  arrêter.  Ils  arrivèrent

Stellen Sie sich dieses andere Element
einmal  deutlich  vor.  Nicht  bloß  im
Westen, sondern auch im Zentrum und
im Osten Europas erfuhr das Christen-
tum eine Art Abschwächung, die ganz
besonders  damit  zusammenhing,  daß
auch im Osten eine besondere Situati-
on  entstanden  war  dadurch,  daß  in
Konstantinopel  der  Kaiser  das  Ober-
haupt  der  Kirche  war.  Da  ihm damit
nicht sonderlich gedient war, daß die
Menschen zu fromm wurden, hatte er
das  Hauptmittel,  wodurch  die  Fröm-
migkeit entzündet wurde, nämlich die
Ikonen,  verbieten  lassen.  Sowohl  im
Osten  wie  auch  im  Westen  Europas
war also eine ganz tiefe Krise da. Und
nun  tritt  in  diese  Zeit  etwas  hinein,
was sich wie ein Lauffeuer ausbreitete.
Ich meine jene Weltanschauung, die so
einfach  ist,  daß  man  sich  überhaupt
keine einfachere vorstellen kann, und
die  als  einziges  Dogma  hat:  Gott  hat
keinen Sohn. Nichts soll geboren wer-
den,  nichts  soll  neu  entstehen.  Alles
folgt den Gesetzen, die von allem An-
fang  an  aufgestellt  worden  sind  und
die  gleichsam  mechanisch  abgespult
werden. Das ist der Islam. Sie werden
verstehen, daß der Islam in diesen kri-
senhaften christlichen Gegenden eine
Panik  auslösen mußte,  die  sogar  den
Stärksten  die  Kräfte  raubte.  Die  Mo-
hammedaner  zogen  von  Arabien  bis
nach  Konstantinopel  hinauf  und  auf

Atelier francophone pour une tri-articulation sociale       9/37      www.triarticulation.fr



en  Gaule,  où  ils  rencontrèrent  ce
peuple étrange, à la fois primitif et mi-
litairement fort,  mais qui, en arrière-
plan, comptait de petits cercles secrets
qui  connaissaient  une  toute  autre
source de force spirituelle. Et, comme
stimulés  par  cette  autre  source  de
force,  les  Francs  purent  résister  aux
Arabes. Cela se passa précisément dans
la région

der anderen Seite von Nordafrika über
Spanien herauf, und nichts konnte sie
aufhalten.  Sie  kommen  nach  Gallien,
und  da  treffen  sie  dieses  sonderbare
Volk, das einerseits primitiv und mili-
tärisch stark war, andererseits im Hin-
tergrund  kleine  verborgene  Kreise
hatte,  die  von  einer  ganz  anderen
Quelle  der  geistigen  Kraft  wußten.
Und wie angeregt von dieser anderen
Kraftquelle  konnten die  Franken den
Arabern widerstehen. Dies geschah ge-
nau in der Gegend, wo

27 27

où Saint Martin avait autrefois œuvré,
entre Tours et Poitiers. Ils leur ont mis
un terme en 732. �

einst der heilige Martin gewirkt hatte,
zwischen Tours und Poitiers. Sie gebo-
ten ihnen im Jahre 732 Einhalt. �

Nous  avons  maintenang  les  fonde-
ments sur lesquels Charlemagne a en-
suite  bâti  son  empire,  en  suivant
l'idéal suivant : je suis doué pour ma-
nier l'épée,  mais  je  veux placer cette
épée  au  service  de  la  protection  de
l'autel.  Et  nous  voyons  cette  dualité
chez Charlemagne : d'une part, un dé-
vouement sincère et une volonté sin-
cère  de  servir  le  christianisme,  mais
d'autre  part,  cette  primitivité,  pour-
rait-on presque dire, de le faire aussi
par la force. Les guerres saxones s'ex-
pliquent par cela.  Néanmoins,  il  a  eu
pendant  un  certain  temps  le  grand
idéal  de  fonder  un  empire  soumis  à
l'esprit.  Le  développement  de  l'Occi-
dent  lui  doit  aussi  quelque  chose  de
très  étrange.  C'est  quelque  chose  de
difficile  à  comprendre,  mais  cela  fait
partie des impulsions les plus signifi-
catives  qui  ont  animé  l'Europe.  J'ai
parlé tout à l'heure d'une sagesse qui

Nun haben wir die Grundlage, auf der
dann  Karl  der  Große  sein  Reich  auf-
baute, indem er dem Ideal folgte:  Ich
bin mit dem Schwert begabt, aber ich
will  dieses  Schwert  in  den  Schutz-
dienst des Altares stellen. Und wir se-
hen diese Zweiheit bei Karl dem Gro-
ßen:  einerseits  eine ehrliche Hingabe
und ein ehrlicher Wille, dem Christen-
tum zu dienen, andererseits aber auch
diese, fast möchte man sagen, Primiti-
vität,  es auch mit Gewalt  zu tun.  Die
Sachsenkriege  sind  daraus  erklärlich.
Trotzdem hat er eine Zeitlang das gro-
ße Ideal vor sich gehabt, ein Reich zu
gründen,  das  sich  dem  Geiste  unter-
wirft.  Die Entwicklung des  Abendlan-
des  verdankt  ihm  auch  etwas  ganz
Seltsames.  Es  ist  etwas  schwer  Ver-
ständliches, aber es gehört zu den be-
deutsamsten Impulsen,  die  in  Europa
lebten.  Ich  habe  vorhin  von  einer
Weisheit gesprochen, die aus den An-

Atelier francophone pour une tri-articulation sociale       10/37      www.triarticulation.fr



venait des origines et dont on a encore
vu les  derniers  vestiges  avant qu'elle
ne s'éteigne progressivement. Certains
ont vécu cette  extinction de la  façon
suivante.

fängen kam und von der man noch die
letzten Reste erlebte, bis sie allmählich
versiegte. Dieses Versiegen wurde von
gewissen  Menschen  auf  die  folgende
Art erlebt.

Le  monde  divin  du  Père  a  autrefois
donné aux humains sa sagesse, ses ré-
vélations, et les humains ont fait l'ex-
périence de l'émanation de l'Esprit du
Père.  Mais  ensuite,  les  humains  sont
devenus toujours plus durs et toujours
plus matérialistes dans leur évolution.
Aujourd'hui, ils ne peuvent plus rece-
voir l'Esprit du grand monde originel
du  Père.  C'est  pourquoi  ils  doivent
vivre une autre expérience, celle de la
mort. Et ceux qui ont réellement vécu
l'expérience de la mort ont fait  cette
expérience  :  en  acceptant,  en  recon-
naissant  le  fait  de  la  mort,  l'humain
accède  à  une  deuxième  source  spiri-
tuelle en se reliant à l'être qui est pas-
sé  par  la  mort  pour  ressusciter  ;  il
trouve  une  force  spirituelle  qui  ne
peut plus être étouffée.  On exprimait
cela en disant : l'esprit provient certes
du  Père,  mais  aussi  du  Fils  !  Car  ce
n'est  qu'à  travers  la  liaison  avec  la
mort  et  la  résurrection  du  Fils  que
l'être  humain  peut  trouver  l'accès  à
l'esprit. 

Die göttliche Vaterwelt hat den Men-
schen früher ihre Weisheit, ihre Offen-
barungen  geschenkt,  und  die  Men-
schen  erlebten  das  Hervorgehen  des
Geistes aus dem Vater. Dann aber wa-
ren  die  Menschen  in  ihrer  Entwick-
lung immer härter und immer materi-
eller  geworden.  Jetzt  können sie  den
Geist nicht mehr von der großen Ur-
sprungs-Vaterwelt  empfangen.  Des-
halb müssen sie  ein  anderes  Erlebnis
durchmachen, das Erlebnis des Todes.
Und  diejenigen,  die  das  Erlebnis  des
Todes  wirklich  durchmachten,  erleb-
ten so: In dem Annehmen, dem Aner-
kennen der Todestatsache, dringt der
Mensch  zu  einer  zweiten  geistigen
Quelle vor, indem er sich mit demjeni-
gen  Wesen  verbindet,  das  durch  den
Tod zur Auferstehung gegangen ist; er
findet  eine  Geisteskraft,  die  nicht
mehr  erstickt  werden  kann.  Das
drückte  man  so  aus,  daß  man  sagte:
Der  Geist  geht  zwar  aus  dem  Vater
hervor,  gewiß;  aber  auch  aus  dem-
Sohn! Denn nur durch die Verbindung
mit Tod und Auferstehung des Sohnes
kann  der  Mensch  den  Zugang  zum
Geist finden.

Charlemagne, qui était  lui-même ani-
mé  d'une  forte  impulsion  spirituelle,
mais aussi destructrice, connaissait ce
secret.  Il  savait  qu'il  n'y  avait  pas
d'autre  issue,  que  l'Occident  devait
passer par la mort. Mais cette mort est

Karl der Große, der selber starke geis-
tige, aber auch zerstörerische Impulse
in sich trug, wußte um dieses Geheim-
nis.  Er  wußte:  Es  geht  nicht  anders,
das Abendland muß durch den Tod ge-
hen. Aber dieser Tod ist das Tor zu ei-

Atelier francophone pour une tri-articulation sociale       11/37      www.triarticulation.fr



la porte vers une nouvelle vie. En l'an
800, cinq ans avant sa mort, il fit ajou-
ter au credo chrétien, lors d'un synode
à  Mayence,  cette  phrase  :  «  l'Esprit
procède du Père et du Fils : filioque ».
Vous voyez qu'il s'agit là d'un point es-
sentiel. C'est aussi

nem neuen Leben. Im Jahre Boy, fünf
Jahre vor seinem Tod, hat er auf einer
Synode in Mainz dem christlichen Cre-
do dieses eine Wort hinzufügen lassen,
daß der-Geist hervorgeht aus dem Va-
ter und dem Sohn: filioque. Sie sehen,
daß es sich hier um Wesentliches han-
delt. Das ist auch

28 28

aujourd'hui  encore la  raison pour la-
quelle l'Église orientale ne s'unit pas à
l'Église occidentale. Car l'Église orien-
tale  n'a  pas  vécu  cette  expérience  à
l'époque.  Les  chrétiens  orientaux
avaient  encore  une  spiritualité  an-
cienne  qui  se  réveillait  en  fait  sans
cesse dans les icônes. Ils n'ont pas vécu
l'expérience de la mort comme les hu-
mains qui vivaient en Occident.

heute  noch  der  Grund,  weshalb  die
Ostkirche sich nicht mit de Westkirche
vereinigt. Denn die Ostkirche hat die-
ses  Erlebni  damals  nicht  durchge-
macht.  Die  Ostchristen  hatten  noch
ein.  alte  Geistigkeit,  die  sich tatsäch-
lich  immer wieder  an  den Ikonei  er-
weckte.  Sie  haben  das  Todeserlebnis
nicht so durchlebt wie die Menschen,
die im Westen lebten.

Immédiatement après la mort de Char-
lemagne,  son  empire  s'est  effondré.
Nous ne pouvons bien sûr pas retracer
toute l'histoire ici. Mais après un cer-
tain  temps,  nous  voyons  apparaître
une  nouvelle  impulsion,  et  c'est
étrange : cela se produit vers l'an 1000,
soit  environ  500  ans  après  Charle-
magne. Après une période très agitée
et chaotique, nous assistons soudain à
une  sorte  de  centralisation,  à  l'épa-
nouissement d'une personnalité, grâce
à Otton Ier. Cela se produit par la re-
fondation de l'empire, puis par le fait
que  son  fils,  qui  n'a  pas  vécu  long-
temps,  a  accompli  d'une  manière
étrange ce que Charlemagne avait déjà
souhaité. Son fils, Otton II, épousa en
effet une princesse de Constantinople.
Le fils issu de ce mariage, Otton III, est
donc  à  moitié  allemand  et  à  moitié

Unmittelbar  nach  Karls  des  Großen
Tod fiel sein Reich aus. einander. Wir
können jetzt natürlich nicht die ganze
folgende  Geschichte  aufrollen.  Aber
wir sehen nach einiger Zeit wieder ei-
nen  neuen  Impuls  hereinfahren,  und
es ist sonderbar - da: geschieht um das
Jahr  t000,  also  etwa  Zoo  Jahre  nach
Karl den. Großen. Wir sehen nun nach
einer sehr unruhigen und sehe chaoti-
schen  Zeit  plötzlich  wieder  eine  Art
Zentralisierung,  eint  Art  Persönlich-
keitsentfaltung  entstehen,  und  zwar
durch Otto  I.  Das  geschieht  dadurch,
daß das Reich wieder gegründet wird,
sodann  durch  die  Tatsache,  daß  er
durch seinen Sohn, der ja nicht lange
gelebt hat, in einer sonderbaren Weise
etwas vollzog, was schon Karl der Gro-
ße  gewünscht  hatte.  Sein  Sohn,  Otto
II.,  heiratete  nämlich  eine  Prinzessin

Atelier francophone pour une tri-articulation sociale       12/37      www.triarticulation.fr



grec. Son père, Otton II, lui avait aussi
donné un précepteur très  particulier.
Il  venait  d'Auvergne,  une  région  qui
était  restée celtique.  Il  s'agit  de  Ger-
bert  d'Aurillac.  Ce  Gerbert  d'Aurillac
nous montre comment un tout nouvel
élément fait son apparition, à savoir la
prise de conscience suivante : nous de-
vons  résolument  prendre  en  main  la
capacité de reconnaître la nature qui
nous entoure. Il avait d'abord enseigné
en Espagne, puis il était allé à Reims,
où il avait même été archevêque pen-
dant  un  certain  temps,  avant  d'être
appelé  à  éduquer  le  petit  Otton.  Ce
Gerbert  d'Aurillac  a  introduit  l'écri-
ture  arabe  pour  les  chiffres.  Jus-
qu'alors,  c'est-à-dire jusqu'en 980 en-
viron,  on  utilisait  encore  des  lettres
pour  écrire  les  chiffres,  par  exemple
VCM ou L. Comme les calculs arithmé-
tiques  étaient  compliqués  autrefois,
lorsqu'ils  étaient  effectués  avec  des
lettres  !  Et  soudain,  apparaissent  ces
signes  très  simples,  et  en  particulier
un signe qui n'existait pas jusqu'alors,
à savoir le zéro. Le zéro est vraiment
un outil magique. Imaginez qu'avec un
zéro, on puisse élever un un à la puis-
sance dix, cent, mille et million. Pour
notre façon de penser, c'est en quelque
sorte une première astuce géniale qui
mène  vers  l'informatique.  Excusez-
moi, mais c'est ainsi. C'est Gerbert qui
l'a introduit, et cela permet que la

aus Konstantinopel. Der Sohn aus die-
ser  Ehe,  Otto  III.,  ist  also  halb  Deut-
scher  und  halb  Grieche.  Sein  Vater,
Otto II., hatte ihm auch einen ganz be-
sonderen Lehrer gegeben. Er stammte
aus  der  Auvergne,  aus  einer  Region,
die keltisch geblieben war. Es handelt
sich  um  Gerbert  von  Aurillac.  Dieser
Gerbert  von  Aurillac  zeigt  uns,  wie
nun ein  ganz  neues  Element  auftritt,
nämlich  die  Erkenntnis:  Wir  müssen
die Fähigkeit, die Natur um uns herum
zu erkennen, ganz resolut in die Hand
nehmen. Er war zuerst  in Spanien in
der Lehre gewesen, dann ging er nach
Reims, war sogar eine Zeitlang Erzbi-
schof von Reims, dann wurde er dazu
berufen, den kleinen Otto zu erziehen.
Dieser  Gerbert  von  Aurillac  hat  die
arabische Schrift für die Zahlen einge-
führt. Bis dahin, also bis etwa zum Jah-
re 98o, hat man, um Zahlen zu schrei-
ben, immer noch Buchstaben verwen-
det,  zum  Beispiel  VCM  oder  L.  Wie
kompliziert waren ehedem arithmeti-
sche Berechnungen, als sie mit Buch-
staben  vollzogen  wurden!  Mit  einem
Mal kommen nun diese ganz einfachen
Zeichen,  und  besonders  ein  Zeichen,
das es bis dahin noch nie gegeben hat,
nämlich die Null. Die Null ist wirklich
ein magisches Mittel.  Stellen Sie  sich
vor, daß man mit einer Null eine Eins
zur Zehn, zum Hundert, Tausend und
zur Million erheben kann.  Das ist  ei-
gentlich  für  unser  Denken  so  etwas
wie ein erster genialer Trick, der in die
Richtung  der  Computer  führt.  Ent-
schuldigen Sie, aber das ist so. Das hat
dieser  Gerbert  eingeführt,  und  da-
durch wird ermöglicht, daß die

Atelier francophone pour une tri-articulation sociale       13/37      www.triarticulation.fr



29 29

science de la nature peut désormais se
répandre rapidement et partout parmi
le peuple.

Naturwissenschaft  sich  jetzt  überall
und rasch im Volk ausbreiten kann.

Otton  III  n'a  été  empereur  que  pen-
dant une courte période. Il a accompli
les  choses  suivantes.  Tout  d'abord,
alors qu'il était âgé d'environ 6 ans, il
a fait élire le premier pape allemand,
son oncle Bruno de Carinthie,  âgé de
23 ans,  qui est toutefois  décédé deux
ans  plus  tard.  Otto  a  ensuite  nommé
Gerbert d'Aurillac au pontificat, le pre-
mier pape français, qui a pris le nom
de Sylvestre II. C'était la première fois
qu'un  Allemand  et  la  première  fois
qu'un Français devenait pape.

Otto III. ist ja dann nur kurze Zeit Kai-
ser  gewesen.  Er  hat  folgendes  getan.
Erstens hat er - er war damals etwa i 6
Jahre alt - den ersten deutschen Papst
wählen lassen,  seinen 23jährigen On-
kel Bruno von Kärnten, der aber schon
nach zwei Jahren gestorben ist.  Dann
berief  Otto Gerbert  von Aurillac  zum
Pontifikat,  also  den  ersten  französi-
schen  Papst,  der  dann  Silvester  II.
hieß.  Es  war  das  erstemal,  daß  ein
Deutscher, und das erstemal,  daß ein
Franzose Papst wurde.

En tant que pape, Gerbert,  déjà assez
âgé, n'a exercé ses fonctions que pen-
dant  trois  ans.  Au cours  de  ces  trois
années,  où l'empereur et le  pape ont
véritablement travaillé en accord et en
harmonie, de nouvelles impulsions ont
vu le jour en Europe. Je n'en mention-
nerai qu'une seule. Peu avant sa mort,
Silvestre  rêva  qu'il  célébrerait  la
messe de Noël à Jérusalem ou à Beth-
léem. Ce rêve eut pour effet qu'après
sa mort, tout l'Occident fut pris d'une
envie  irrépressible  :  nous  devons  re-
tourner sur les lieux saints. 

Als  Papst  wirkte  Gerbert,  inzwischen
schon ziemlich betagt,  nur drei Jahre
lang. In diesen drei Jahren, wo Kaiser
und Papst  wirklich  in  Einverständnis
und  Harmonie  miteinander  wirkten,
wurden in Europa ganz neue Impulse
lebendig. Ich will nur eines erwähnen.
Kurz vor seinem Tode träumte Silves-
ter, daß cr an Weihnachten die Messe
in  Jerusalem  oder  Bethlehem  halten
würde.  Dieser  Traum  wirkte  so,  daß
nach seinem Tode im ganzen Abend-
land der Drang entstand: Wir müssen
die heiligen Stätten wieder aufsuchen.

Il  faudra toutefois attendre près d'un
siècle avant que la première croisade
n'ait lieu. Pendant ce temps, il se passe
à nouveau quelque chose à Chartres :
une  école  voit  le  jour.  La  cathédrale
était  à  l'origine  une  petite  église  qui
brûla,  fut  reconstruite,  brûla  à  nou-
veau en  1020 et  fut  reconstruite  une
troisième  fois  par  une  personnalité

Fast ein Jahrhundert dauert es indes-
sen noch, bis der erste Kreuzzug statt-
findet. Während dieser Zeit geschieht
jetzt wieder etwas in Chartres; es ent-
steht eine Schule. Die Kathedrale war
zuerst eine kleine Kirche gewesen, die
abbrannte,  wieder  aufgebaut  wurde,
1020 erneut abbrannte und von einer
starken und frommen Persönlichkeit,

Atelier francophone pour une tri-articulation sociale       14/37      www.triarticulation.fr



forte  et  pieuse,  l'évêque  Fulbertus.
Mais  cette troisième cathédrale brûla
aussi  en  1194,  et  celle  qui  fut  alors
construite  est  encore  appelée  l'église
Fulbertus, bien que Fulbertus fût déjà
mort à cette époque. La principale réa-
lisation de Fulbert fut toutefois la fon-
dation d'une école. Il fut l'un des pre-
miers à cultiver le culte de la Vierge
Marie d'une manière particulière, et il
veilla lui-même à ce que l'anniversaire
de Marie, le 8 septembre, devienne un
jour férié général dans l'Église. L'école
qu'il créa autour de lui ne fut en réali-
té que le fruit de son charisme. Il ar-
pentait les allées sous les arbres avec
ses élèves et les nourrissait  de sa sa-
gesse.  C'est  ainsi  qu'une  spiritualité
très particulière vit le jour. Nous pou-
vons vraiment dire :  une fois encore,
quelque  chose  qui  remonte  au  passé
émerge  de  cet  ancien  sanctuaire  cel-
tique ; mais cette fois-ci, il faut de nou-
velles  images  et  un  nouveau  langage
pour pouvoir exprimer ce retour aux
origines. C'est ainsi que l'un des ensei-
gnants de Chartres, Bernardus Silves-
tris, nous décrit sous forme de poème
une  mythologie  de  la  création  du
monde. Il nous décrit les entités, pour
ainsi dire à l'infini…

dem Bischof Fulbertus, ein drittes Mal
aufgebaut  wurde.  Doch  auch  diese
dritte Kathedrale brannte 1194 ab, und
diejenige,  die  dann  errichtet  wurde,
nennt  man noch die  Fulbertuskirche,
obwohl  Fulbertus  damals  schon  tot
war.  Die Hauptleistung dieses Fulber-
tus war indessen die Gründung einer
Schule. Er war einer der ersten, die die
Verehrung der Jungfrau Maria in be-
stimmter Weise gepflegt haben, und er
sorgte selber dafür,  daß der Geburts-
tag der Maria am B. September zu ei-
nem allgemeinen Feiertag in der Kir-
che wurde. Die Schule, die er um sich
bildete,  entstand  eigentlich  nur  aus
seiner  Ausstrahlung.  Er  ging  mit  sei-
nen  Schülern  unter  den  Bäumen  auf
und ab und nährte sie mit seiner Weis-
heit. So entstand eine ganz sonderbare
Geistigkeit.  Wir  können  wirklich  sa-
gen: Noch einmal geht aus diesem al-
ten keltischen Heiligtum etwas hervor,
was  zurückschaut;  aber  dieses  Mal
braucht  man  neue  Bilder  und  eine
neue Sprache, um dieses Zurückschau-
en zum Urbeginn aussprechen zu kön-
nen.  Und  so  schildert  uns  einer  der
Lehrer  von  Chartres,  Bernardus  Sil-
vestris, in Gedichtform eine Mytholo-
gie der Entstehung der Welt. Er schil-
dert  uns  die  Wesenheiten,  sozusagen
ins Unendliche

30 30

qui travaillent à l'essence de l'être hu-
main,  car  les  éléments  ne  peuvent
trouver  d'ordre  entre  eux  et  parce
qu'il  faut un être qui apporte l'ordre
dans  la  créature.  Cet  ouvrage,  «  De
universitate mundi », est accessible de
manière très  agréable  grâce à  la  tra-

hinausprojiziert, die an der Wesenheit
des  Menschen  arbeiten,  weil  die  Ele-
mente  unter  sich  nicht  Ordnung fin-
den können und weil es eines Wesens
bedarf,  das  Ordnung  in  die  Kreatur
hineinbringt.  Dieses  Werk -  «De  uni-
versitate mundi» - ist durch die Über-

Atelier francophone pour une tri-articulation sociale       15/37      www.triarticulation.fr



duction de Wilhelm Rath. On voit com-
ment  l'héritage  ultime  des  Celtes
trouve  maintenant  un  langage  qui
vient d'un tout autre horizon, à savoir
le  platonisme.  La  culture  celtique  se
fond  pour  ainsi  dire  dans  la  culture
grecque, et on ne peut s'empêcher de
penser qu'à l'époque, ces enseignants
de Chartres avaient effectivement de-
vant eux des panoramas grandioses. Ils
possédaient  pour  ainsi  dire  un  pou-
voir/une force mythique leur permet-
tant  d'exprimer  précisément  ce  mys-
tère, à savoir que l'humain a été créé à
l'origine à  partir  de  toutes  les  forces
du monde afin d'assurer la médiation
entre  le  monde  suprasensible,  spiri-
tuel, et le monde physique, visible.

setzung  von  Wilhelm  Rath  in  einer
sehr  schönen  Weise  zugänglich.  Man
sieht,  wie  das  letzte  Erbe  der  Kelten
jetzt eine Sprache findet, die aus einer
ganz  anderen  Ecke  kommt,  nämlich
aus dem Platonismus. Keltentum geht
sozusagen  in  Griechentum  über,  und
man  kann  sich  dem  Eindruck  nicht
verschließen, daß damals diese Lehrer
von  Chartres  tatsächlich  gewaltige
Panoramen vor sich hatten. Sie besa-
ßen  gleichsam  eine  mythische  Kraft,
um  gerade  dieses  Geheimnis  auszu-
sprechen,  daß der  Mensch ursprüng-
lich  aus  allen  Weltenkräften  gebildet
worden  ist,  um  die  Vermittlung  zu
schaffen zwischen der übersinnlichen,
geistigen und der physischen, sichtba-
ren Welt.

Après  Bernardus  Silvestris  vient  un
autre, appelé Bernardus de Chartres. Il
ne regarde plus en arrière, il regarde
directement  ce  qu'il  fait,  et  c'est  un
grammairien.  Nous  avons  peut-être
tous  été  tourmentés  par  des  profes-
seurs qui voulaient nous inculquer la
grammaire. Pour ma part, j'ai appris à
vénérer la grammaire grâce à Bernar-
dus  de Chartres.  Je  vais  vous  donner
un petit  exemple qui  vous  permettra
de constater à quel point il a soudaine-
ment  su  percevoir  le  mot  lui-même
comme  une  entité  vivante.  Il  dit  :  «
Voyons  voir,  nous  avons  maintenant
besoin d'un mot qui n'existe pas en al-
lemand,  nous  devons  donc  le  créer,
pour  désigner  ce  que  fait  la  couleur
blanche,  la  qualité  du  blanc,  la  blan-
cheur,  en  latin  à  l'époque  albedo.  Il
dit : personne n'a encore vu cela. C'est

Nach Bernardus  Silvestris  kommt ein
anderer,  den  man  Bernardus  von
Chartres nennt. Er schaut nicht mehr
zurück, er schaut unmittelbar das an,
was er tut, und er ist ein Grammatiker.
Wir  haben  vielleicht  alle  erlebt,  daß
wir geplagt worden sind von Lehrern,
die uns die Grammatik einbleuen woll-
ten. Ich selber habe dann die Gramma-
tik  verehren  gelernt  bei  Bernardus
von Chartres. Und ich will  Ihnen nur
ein kleines Beispiel geben, an dem Sie
bemerken werden, wie er plötzlich ei-
nen Blick dafür hat, das Wort selbst als
eine lebendige Wesenheit wahrzuneh-
men.  Er  sagt:  Schauen  wir  an  -  wir
brauchen  jetzt  ein  Wort,  das  es  im
Deutschen gar nicht gibt, wir müssen
es also schaffen -, was die weiße Farbe
macht,  die  Qualität  des  Weißen,  die
Weiße,  lateinisch  damals  albedo.  Er

Atelier francophone pour une tri-articulation sociale       16/37      www.triarticulation.fr



en fait quelque chose de primitif, c'est
un substantif,  c'est la base de ce que
nous  percevons,  cela  appartient  au
monde du Père. Mais lorsque le soleil
se prépare à se lever le matin et que
les premiers rayons de lumière appa-
raissent à l'horizon, on disait alors en
latin : albet – ça blanchit. Aujourd'hui,
on  dit  :  «  L'aube  se  lève.  »  Mais  à
l'époque, on disait encore « ça blanchit
». Bernardus dit alors : lorsque la créa-
tion passe du divin paternel, de l'invi-
sible,  à  la visibilité,  c'est  l'expression
du Fils de Dieu ; et lorsqu'elle touche
les objets et fait resplendir leur blan-
cheur,  et  que  l'on  voit  qu'ils  sont
blancs, albus, alors elle s'est communi-
quée, et c'est là l'efficacité du Dieu spi-
rituel. Vous voyez donc : une sanctifi-
cation de la grammaire dans l'action.
C'est Bernard de Chartres. 

sagt:  Das hat  noch niemand gesehen.
Es ist eigentlich etwas Ur-Sciendes, es
ist  ein  Substantiv,  es  liegt  dem,  was
wir wahrnehmen, als Grundgerüst zu-
grunde, es gehört der Welt des Vaters
an. Wenn aber morgens die Sonne sich
anschickt  aufzugehen  und  die  ersten
Lichtstrahlen am Horizont aufblitzen,
dann sagte man damals auf lateinisch:
albet - es weißt. Heute sagt man: Der
Morgen graut. Aber damals weißte es
noch.  Nun sagt  Bernardus:  Wenn das
schöpferische Werden von dem Vater-
göttlichen,  dem  Unsichtbaren  über-
geht in die Sichtbarkeit,  dann ist das
der  Ausdruck  des  Sohnesgottes;  und
wenn  es  nun  an  die  Gegenstände
kommt und ihre Weiße erstrahlen läßt
und  man  sieht,  daß  sie  weiß,  albus
sind, dann hat es sich mitgeteilt, und
das ist  die Wirksamkeit  des Geistgot-
tes. Sie sehen also: eint Heiligung der
Grammatik im Tun.  Das  ist  Bernhard
von Chartres.

Nous voyons ensuite le troisième et le
plus grand de tous ces enseignants de
Chartres, Alanus de Lille ou ab Insulis.
Lui aussi avait une

Dann sehen wir den dritten und größ-
ten von all  diesen Lehrern von Char-
tres, Alanus von Lille oder ab Insulis.
Auch er hatte eine

31 31

vision  puissante  de  l'humanité  et  du
monde. Mais il  ne voit  pas là que les
déesses  originelles  sont  tristes  parce
qu'il n'y a pas d'ordre dans le monde,
mais  parce que l'humain a manqué à
sa tâche.  Et elles  se demandent com-
ment  on  pourrait  refaire  l'humain.
Elles  traversent  alors  toutes  les  ré-
gions  du  monde  spirituel  jusqu'à  ce
qu'elles  arrivent  finalement  au  point
pour lequel on n'a plus aucun nom. À

gewaltige  Menschen-  oder  Welten-
schau. Aber er sieht da nicht, wie die
Urgöttinnen  traurig  sind,  weil  keine
Ordnung in  der  Welt  ist,  sondern sie
sind  traurig,  weil  der  Mensch  sein
Werk verfehlt hat. Und sie fragen, wie
man den Menschen neu machen kön-
ne.  Dann gehen sie durch alle  Regio-
nen  in  die  geistige  Welt,  bis  sie
schließlich an den Punkt kommen, für
den  man  überhaupt  keinen  Namen

Atelier francophone pour une tri-articulation sociale       17/37      www.triarticulation.fr



la dernière limite originelle du repré-
sentable, elles rencontrent l'être divin
suprême, le Bien absolu – tugathon –
et elles demandent à cet être suprême
les  forces  nécessaires  pour  refaire
l'humain. Elles sont alors renvoyées à
travers  toutes  les  sphères  jusqu'à  ce
qu'elles  reviennent  finalement  sur
Terre  et  œuvrent  pour  qu'un  nouvel
humain  naisse  dans  l'humanité  cor-
rompue.  Nous  avons  ainsi  un  aperçu
de l'avenir. Les maîtres de Chartres le
savaient  :  l'ancien  héritage  du  passé
est  désormais  épuisé  ;  nous  pouvons
essayer de renforcer notre spiritualité
dans  le  présent,  mais  nous  devons
nous  tourner  vers  l'avenir,  et  une
grande tâche nous attend, à savoir un
humain qui renaît de l'esprit, afin que
l'humanité elle-même devienne la vir-
go paritura, qu'elle engendre/produise
elle-même le fils de l'humain.

mehr  hat.  Am  letzten  Ur-Rand  des
Vorstellbaren begegnen sie der höchs-
ten göttlichen Wesenheit,  dem Guten
überhaupt - tugathon -, und von dieser
höchsten  Wesenheit  erbitten  sie  nun
die Kräfte, den Menschen neu zu ma-
chen.  Sie  werden  dann  herunterge-
schickt  durch  alle  Sphären,  bis  sie
schließlich  wieder  auf  Erden  ankom-
men und dahin wirken, daß in die ver-
dorbene Menschheit ein neuer Mensch
hineingeboren wird. Damit haben wir
einen Blick in die Zukunft. Die Meister
von Chartres  haben gewußt:  Das  alte
Erbe  aus  der  Vergangenheit  ist  jetzt
aufgebraucht;  wir  können  versuchen,
in der Gegenwart selber  unsere Geis-
tigkeit zu stärken, aber wir müssen in
die Zukunft blicken, und da steht eine
große  Aufgabe  vor  uns,  nämlich  ein
Mensch, der aus dem Geiste neu gebo-
ren wird, so daß die Menschheit selber
die virgo paritura wird, selber hervor-
bringt den Menschensohn.

La cathédrale de Chartres est en réali-
té issue de cette activité/efficacité spi-
rituelle. On parle d'art gothique, mais
on  devrait  plutôt  parler  d'art  de
Chartres. Car c'est à Chartres que cet
art gothique a vu le jour. Lorsque vous
vous  tenez  du  côté  sud  de  la  cathé-
drale, vous voyez les colonnes s'élever
tout  droit  et  vous  avez  l'impression
que  cette  cathédrale  s'est  élevée  au-
dessus des champs de blé qui couvrent
tout le paysage. Alors, une image peut
apparaître  comme  une  révélation.  Le
nord de la France devient le  pays du
blé, du pain, et le sud devient le pays
de  la  vigne,  du  vin.  Une  polarité  se

Die  Kathedrale  von  Chartres  ent-
stammt  eigentlich  dieser  geistigen
Wirksamkeit. Man spricht von der go-
tischen Kunst, aber man sollte eigent-
lich sprechen von der Chartres-Kunst.
Denn  von  Chartres  ist  diese  gotische
Kunst ausgegangen.  Wenn Sie an der
Südseite der Kathedrale stehen, dann
sehen Sie  da  die  Säulen  ganz  gerade
aufstreben,  und  Sie  haben  den  Ein-
druck, als sei diese Kathedrale aus den
Weizenfeldern der ganzen Landschaft
aufgestiegen. Dann, kann ein Bild zur
Offenbarung  kommen.  Der  Norden
Frankreichs wird das Land des Korns,
des  Brotes,  und  der  Süden  wird  das

Atelier francophone pour une tri-articulation sociale       18/37      www.triarticulation.fr



forme progressivement, qui s'exprime
même dans la langue. Dans la langue
du nord, on dit « hoc ilium », « oil »
(oui)  pour  notre  «  oui  »,  tandis  que
dans la langue du sud, on dit « hoc ».
Langue d'oc et langue d'oil, telle est la
polarité de ce pays. Elle se développe
au  moment  où  l'ancien  héritage  cel-
tique  s'est  retiré  et  où  de  puissantes
images issues de la culture grecque ont
afflué et stimulé la pensée. Cette nou-
velle  pensée  cherche  désormais  de
plus en plus clairement sa voie. Ce que
Gerbert, en tant que professeur de Ful-
bertus  aux  débuts  de  l'école  de
Chartres, avait déjà fait, à savoir l'im-
pulsion à  exercer  pleinement la  pen-
sée, se développe énormément. Ainsi,
au XIIe siècle, un maître de la dialec-
tique  apparaît  et  prononce  la  phrase
suivante : « Je ne pourrais pas du tout
croire 

Land  der  Rebe,  des  Weins.  Es  bildet
sich allmählich eine Polarität, die sich
sogar in der Sprache ausdrückt. In der
Nordsprache sagt man für unser «ja»
«hoc ilium», «oil» (oui), während man
in  der  Südsprache  dafür  «hoc»  sagt.
Langue d'oc und Langue d'oil,  das ist
die Polarität dieses Landes. Sie entwi-
ckelt sich in dem Moment, wo das alte
keltische Erbe sich zurückgezogen hat
und  gewaltige  Bilder  aus  dem  Grie-
chentum hereingeflossen sind und das
Denken  angeregt  haben.  Dieses  neue
Denken  sucht  jetzt  immer  deutlicher
seine Wege. Gerade das,  was Gerbert,
als Lehrer von Fulbertus am Uranfang
der Chartres-Schule, schon getan hat-
te, der Impuls, das Denken nun voll er-
kennend zu betätigen, gerade das ent-
wickelt  sich  gewaltig  weiter.  So  tritt
zum  Beispiel  im  12.  Jahrhundert  ein
Meister  der  Dialektik  auf  und  prägt
den  Satz:  Ich  könnte  gar  nicht  glau-
ben,

32 32

si je ne l'avais pas pensé auparavant. Je
veux  donc  comprendre  ce  qu'on  me
dit, c'est seulement alors que je peux y
croire.  Vous  comprenez  que  cet  hu-
main faisait peur à ses contemporains.
Il a aussi été combattu. À cela s'ajou-
tait qu'il s'était retrouvé dans une si-
tuation qui était bien sûr terrible pour
les ecclésiastiques de l'époque. Il était
en effet tombé amoureux d'une élève,
qui attendait ensuite un enfant de lui.
Vous savez, je parle d'Abélard et de sa
bien-aimée  Héloïse.  Et  il  y  a  encore
autre chose qui ressort chez cet Abé-
lard.  Il  a  bien  sûr  reconnu  que  ce
n'était pas tout à fait correct. Mais il a

wenn ich es nicht vorher gedacht hät-
te.  Ich  will  also  das,  was  mi gesagt
wird, verstehen, dann erst kann ich es
glauben.  Sie  verstehen,  daß  dieser
Mensch  seinen  Zeitgenossen  Angst
machte. Er is auch bekämpft worden.
Es kam noch hinzu, daß er in eins Situ-
ation geriet, die natürlich für damalige
Kleriker  furchtbar  war  Er  hat  sich
nämlich  in  eine  Schülerin  verliebt,
und diese erwartett dann ein Kind von
ihm. Sie wissen, ich rede von Abaelard
uni seiner Geliebten Héloise. Und noch
etwas  zeigt  sich  bei  diesen Abaelard.
Er  hat  natürlich  anerkannt,  daß  das
nicht ganz ir Ordnung war. Aber er hat

Atelier francophone pour une tri-articulation sociale       19/37      www.triarticulation.fr



aussi  développé  une  conception  de
l'éthique, de la morale, qui se résume
ainsi  :  nous commettons tous des er-
reurs,  c'est  naturel.  Mais  il  ne  suffit
pas  de  simplement  regretter  ces  er-
reurs et de passer à autre chose ; non,
nous devons aussi les assumer, car la
moralité  ne  réside  pas  dans  l'aspect
extérieur de l'acte. Ce n'est pas ce que
j'ai fait qui est mauvais ou bon, mais
l'intention que j'ai et avec laquelle je
poursuis mes actes. Je suis responsable
de  ma  moralité.  Vous  comprendrez
qu'une telle attitude était très préma-
turée à l'époque, et on a alors appelé
contre le pauvre Abaelard l'orateur le
plus  important  de  son  temps,  saint
Bernard de Clairvaux. Une fois encore,
nous voyons apparaître une polarité :
Abélard, le  penseur acéré,  qui vit  ce-
pendant  une  expérience  spirituelle  à
travers  ses  pensées  ;  et  Bernard,  qui
vit une expérience spirituelle à travers
sa piété dans la prière, dans la piété de
son cœur. Tous deux se sont combat-
tus avec acharnement pendant des an-
nées.  Mais  peu  avant  la  mort  d'Abé-
lard, Bernard est allé le voir et ils  se
sont  réconciliés.  C'est  là  un  élément
merveilleux : d'un côté, l'esprit en dé-
veloppement  et,  de  l'autre,  le  cœur,
qui  se contredisent parfois,  mais  qui,
une  fois  qu'ils  se  sont  trouvés,
s'unissent pour former une entité su-
périeure.  Ce  qui  est  particulièrement
intéressant  dans  la  relation  entre
Abaelard et Héloïse, c'est qu'Abaelard
avait finalement un ermitage ; qui s'est
ensuite agrandi pour devenir un petit
monastère. Il a appelé ce monastère le
Paraclet, le monastère du Saint-Esprit.

auch eine Vorstellung von Ethik,  vor
Moral  entwickelt,  und die  sieht  etwa
so aus: Wir machen al: Menschen na-
türlich  Fehler.  Aber  es  genügt  nicht,
daß  wir  diese  Fehler  einfach  einmal
bereuen und dann alles  gut  sein  las-
sen; nein. wir müssen sie auch auf uns
nehmen, denn die Moralität kegs nicht
in  dem  äußeren  Aspekt  der  Tat.
Schlecht oder gut ist nicht, was ich ge-
tan habe, sondern schlecht oder gut ist
die Intention, die ich habe und mit der
ich meine Taten verfolge. Ich bin für
meine  Moralität  verantwortlich.  Sie
werden  verstehen,  daß  eine  solche
Haltung damals sehr verfrüht war, und
man hat dann ja  auch gegen den ar-
men Abaelard den bedeutendsten Red-
ner seines Zeit  aufgerufen,  den heili-
gen  Bernhard  von  Clairvaux.  Wieder
sehen  wir  eine  Polarität  entstehen:
Abaelard, der scharfe Denker, der aber
ein geistiges Erlebnis an seinen Gedan-
ken hat;  und Bernhard,  der in seiner
Gebetsfrömmigkeit, in seiner Herzens-
frömmigkeit ein geistiges Erlebnis hat.
Beide  haben  sich  jahrelang  aufs
schärfste  bekämpft.  Aber  kurz  bevor
Abaelard starb, ging Bernhard zu ihm,
und  sie  versöhnten  sich.  Das  ist  ja
auch  ein  wunderbares  Element,  wie
der  sich  entwickelnde  Verstand  auf
der einen Seite und das Gemüt auf der
anderen  Seite  sich  manchmal  wider-
sprechen, sich aber, wenn sie sich ein-
mal  finden,  zu einer höheren Einheit
zusammenschließen.  -  Am Verhältr.is
zwischen  Abaelard  und  Héloise  ist
noch besonders interessant, daß Abae-
lard schließlich eine Einsiedelei hatte;
die weitete sich dann aus und wurde

Atelier francophone pour une tri-articulation sociale       20/37      www.triarticulation.fr



Héloïse s'y est rendue et a mené une
vie  pieuse en tant  que nonne,  tandis
qu'Abélard lui-même était encore actif
dans divers autres endroits.

ein  kleines  Kloster.  Dieses  Kloster
nannte er den Parakleten, das Kloster
des  Heiligen  Geistes.  Dorthin  ging
Héloise und führte als Nonne ein from-
mes  Leben,  während  Abaelard  selbst
noch an verschiedenen anderen Orten
tätig war.

Bernard de Clairvaux est remarquable
ne serait-ce que parce qu'il a participé
à un événement important, sans parler
de son influence sur la politique mon-
diale de l'époque. Il était lui-même fils
de chevalier.  Trois de ses frères l'ont
suivi  au  monastère  lorsqu'ils  ont  vu
avec  quel  enthousiasme  il  se  consa-
crait à la vie monastique. Il est néan-
moins toujours resté chevalier.

Bernhard von Clairvaux ist schon des-
halb bemerkenswert, weil er an einem
wichtigen Ereignis teilgenommen hat,
ganz  von  dein  zu  schweigen,  was  er
damals in der Weltpolitik bewirkt hat.
Er war selber ein Rittersohn. Drei sei-
ner  Brüder  folgten  ihm  ins  Kloster
nach,  als  sie  sahen,  mit  welcher  Be-
geisterung  er  sich  dem  Klosterleben
hingab. Dennoch blieb er immer noch
ein Ritter.

33 33

Puis, avec les croisades en Orient, les
ordres  de  chevaliers  virent  le  jour,
d'abord en 1099 lors de la prise de Jé-
rusalem,  l'ordre  des  Hospitaliers  ou
des  Johannites,  puis  19  ans  plus  tard
l'ordre  des  Templiers,  dont  le  fonda-
teur,  Hugues  de  Payens,  était  origi-
naire de Champagne, tout comme Ber-
nard. Bernard prit cet ordre à cœur et
plaida pour sa reconnaissance devant
le concile de Troyes en 1128. Il partici-
pa donc à sa création.

Dann entstanden mit den Kreuzzügen
im Osten drüben die Ritterorden,  zu-
erst  im Jahre 1099 bei  der  Einnahme
von  Jerusalem,der  Hospitaliter-  oder
Johanniterorden,  19  Jahre  später  der
Templerorden,  dessen  Begründer,
Hugo von Payens, wie auch Bernhard,
aus  der  Champagne  stammte.  So  hat
Bernhard  diesen  Orden  in  sein  Herz
geschlossen und  vor  dem Konzil  von
Troyes  im  Jahre  1128  dafür  plädiert,
daß er anerkannt würde. Er war also
mitbeteiligt an seiner Entstehung.

J'aimerais  encore  raconter  quelque
chose qui  s'est  passé  à  peu près  à  la
même époque. Il y avait à l'époque des
troubadours,  et  il  y  avait  des  dames.
L'une de ces dames venait d'Aquitaine,
où la culture troubadour du sud de la
France  avait  ses  racines.  Elle  devint
l'épouse du roi Louis VII. Ce Louis par-

Noch etwas möchte ich erzählen, was
etwa in die gleiche Zeit fällt. Es gab da-
mals ja auch Troubadoure, und es gab
Damen.  Eine  dieser  Damen  stammte
aus  Aquitanien,  wo  die  Troubadour-
Kultur  von Südfrankreich beheimatet
war.  Sie wurde die Gemahlin des Kö-
nigs  Ludwig  VII.  Dieser  Ludwig  ging

Atelier francophone pour une tri-articulation sociale       21/37      www.triarticulation.fr



tit  en croisade et  se  montra si  pieux
pendant  cette  croisade  que  la  belle
Aliénor – car c'était le nom de la dame
– n'en fut pas très satisfaite. Au bout
d'un certain temps,  elle  se  sépara de
lui et, après avoir été reine de France,
elle devint reine d'Angleterre en épou-
sant  le  roi  Henri  II.  Elle  était  déjà  la
mère  d'une  personnalité  qui  rassem-
blait  autour  d'elle  l'une  des  plus
grandes  cours  d'amour,  la  comtesse
Marie  de  Champagne,  et  devint  la
mère de Richard Cœur de Lion et de
Jean sans Terre. Vous voyez, c'est au-
tour  de  cette  personnalité  que  se
construit l'histoire mondiale. Elle était
elle-même  propriétaire  d'une  grande
partie du sud de la France, tout Bor-
deaux et ses environs jusqu'à Poitiers
lui  appartenaient.  Tout  cela  passa
alors à la couronne anglaise. Cela eut
pour  effet  de  déverser  sur  le  conti-
nent, sur la France, quelque chose qui
avait un tout autre contexte. Cette in-
fluence s'est renforcée avec le temps. 

auf den Kreuzzug und war auf diesem
Kreuzzug  so  heilig,  daß  die  schöne
Aliénor - denn so hieß die Dame - gar
nicht sehr befriedigt war davon. Nach
einer Weile trennte sie sich von ihm,
und nachdem sie Königin von Frank-
reich gewesen war, wurde sie Königin
von  England,  als  Gattin  König  Hein-
richs II. Sie war schon die Mutter einer
Persönlichkeit,  die einen der größten
Minnehöfe um sich versammelte,  der
Gräfin  Maria  von  Champagne,  und
wurde die Mutter von Richard Löwen-
herz und Johann Ohneland. Sie sehen,
an  dieser  Persönlichkeit  entsteht
Weltgeschichte. Sie war selber Besitze-
rin  eines  Großteils  des  südlichen
Frankreich,  ganz  Bordeaux  und  die
Umgebung bis nach Poitiers gehörten
ihr. Das ging nun an die englische Kro-
ne.  Dadurch  flutete  etwas  über  das
Festland, über Frankreich hin, was ei-
nen ganz anderen Hintergrund hatte.
Dieser Einfluß verstärkte sich mit der
Zeit.

À cette époque où environ un tiers de
la France appartenait aux Anglais, un
événement  capital  s'est  produit  à  la
Sorbonne,  à  Paris.  C'est  là  qu'a  sévi
pendant un certain temps l'esprit qui
était en réalité le plus grand esprit de
toute l'Europe. Je veux parler de Tho-
mas d'Aquin.

In jenen Jahren, wo also ungefähr ein
Drittel von Frankreich den Engländern
gehörte,  geschah an der  Sorbonne in
Paris  etwas  ganz  Zentrales.  Damals
wirkte dort eine Zeitlang der Geist, der
eigentlich  der  größte  Geist  von  ganz
Europa  war.  Ich  meine  Thomas  von
Aquin.

Il n'est pas facile de parler de Thomas
d'Aquin, car il est un monde à lui seul.
Je voudrais seulement mentionner une
seule  question  qu'il  a  eu  l'audace  de
poser : Dieu se comprend-il lui-même ?
La  définition  de  la  compréhension
consistait  à  dire  :  je  comprends

Man  kann  von  Thomas  von  Aquin
nicht leicht sprechen, denn er ist eine
Welt. Ich möchte nur eine einzige Fra-
ge erwähnen, die er die Kühnheit hat-
te zu stellen: Versteht denn Gott sich
selbst?  Die  Definition  des  Verstehens
bestand darin, daß man sagte: Ich ver-

Atelier francophone pour une tri-articulation sociale       22/37      www.triarticulation.fr



quelque chose auquel je n'avais pas ac-
cès auparavant, mais auquel je reviens
maintenant, auquel j'ai accès. Thomas
s'oppose à cette définition. Dieu n'est
jamais  parti  de  lui-même,  de  sorte
qu'il devrait revenir à lui-même. Il ne
peut  donc  pas  accomplir  cet  acte  de
compréhension. Mais on peut objecter,
comme il est écrit chez Paul : « Nul ne
comprend les mystères de Dieu, si  ce
n'est l'Esprit de Dieu. » Or, dit

stehe etwas, wozu ich vorher den Zu-
gang nicht hatte,  wozu ich aber jetzt
zurückkehre, einen Zugang bekomme.
Gegen  diese  Definition  wendet  sich
Thomas.  Gott  ist  nie  von sich  ausge-
gangen, so daß er wieder zu sich zu-
rückkehren müßte. Also kann er die-
sen Akt des Verstehens doch gar nicht
machen.  Dagegen  ist  aber  zu  sagen,
wie  es  bei  Paulus  geschrieben  steht:
«Niemand versteht die Mysterien Got-
tes als der Geist Gottes.» Nun sagt

34 34

Thomas  :  Il  y  a  comprendre  et  com-
prendre. Quand j'utilise mon intellect,
j'ai  tiré  son  contenu  de  mes  expé-
riences, et à partir de mes expériences,
j'ai  progressivement  appris  à  com-
prendre  ce  qu'elles  sont,  ce  qu'elles
peuvent être. Je transforme mes expé-
riences  en  images,  ces  images  en  re-
présentations  et  ces  représentations
en concepts, mais je ne suis jamais sûr
que ce que j'ai ainsi formé soit réelle-
ment  en  rapport  avec  l'expérience
réelle.  J'ai  donc  un  «  entendement/
une raison analytique possible » que je
dois toujours vérifier à l'aide de l'ex-
périence pour en être sûr. Il existe ce-
pendant  une  autre  raison analytique.
En effet, lorsque je conçois moi-même
une  pensée,  lorsque  je  la  crée  moi-
même,  je  suis  naturellement  présent
lorsque  je  la  crée,  je  la  comprends
donc.  Thomas  l'appelait  la  «  raison
analytique active  ».  Et  maintenant,  il
dit : Dieu ne comprend naturellement
rien de manière potentielle, il n'est en
effet  constamment  qu'acte,  donc  la
pensée naît chez lui au moment où il
crée, à partir de lui-même ; naturelle-

Thomas: Es gibt Verstehen und Verste-
hen. Wenn ich gewöhnt meinen Intel-
lekt  anwende,  dann  habe  ich  seinen
Inhalt  meii  Erfahrungen entnommen,
und aus meinen Erfahrungen habe all-
mählich gelernt zu verstehen, was sie
sind, was sie sein köi ten. Ich erhebe
Erfahrungen  zu  Bildern,  diese  Bilder
zu  Vorstellungen und  diese  Vorstel-
lungen zu Begriffen, aber ich bin nie g;
sicher, daß das, was ich mir so gebildet
habe, auch wirklich i dem eigentlichen
Erfahrungswesen  ganz  zusammen-
hängt.  habe  also  einen  «möglichen
Verstand», . den ich immer an 1 Erfah-
rung prüfen muß, um sicher zu sein. -
Nun  gibt  es  al  noch  einen  anderen
Verstand. Wenn ich nämlich selber eir
Gedanken  konzipiere,  wenn  ich  ihn
selber schaffe, dann bin natürlich da-
bei, wenn ich ihn schaffe, ich verstehe
ihn also. Der nannte Thomas den «ak-
tiven Verstand». Und nun sagt er: Gott
versteht  natürlich  nichts  möglicher-
weise, er ist ja ständig selben nur Akt,
also entsteht  bei  ihm das  Denken im
Moment, wo er schafft, aus ihm selber;
natürlich  versteht  er  es,  und er  ver-

Atelier francophone pour une tri-articulation sociale       23/37      www.triarticulation.fr



ment,  il  la  comprend,  et  il  se  com-
prend lui-même en comprenant. Pour
Thomas,  c'est  précisément  la  faculté
de Dieu : il peut créer en comprenant,
il sait alors absolument tout de ce qu'il
a créé. Nous, nous ne pouvons toujours
seulement  comprendre  que  de  ma-
nière  approximative.  D'où  la  distinc-
tion entre ce qui est accessible à la rai-
son analytique possible, c'est-à-dire le
monde naturel,  et  ce qui n'est acces-
sible qu'à Dieu et à ceux à qui Dieu le
révèle, c'est-à-dire le monde surnatu-
rel. La séparation a ensuite été trans-
mise  à  la  postérité  par  Thomas.  Il  a
seulement oublié une chose. Il n'a pas
remarqué  qu'il  avait  lui-même  pensé
tout cela. Et ce, par modestie. Il était si
modeste  qu'il  ne  lui  est  même  pas
venu à l'esprit qu'il avait un jour pensé
ce que Dieu pense.  Mais dès l'instant
où  je  produis  moi-même  le  contenu
spirituel d'un concept et que je le com-
prends, je me trouve moi-même dans
un processus spirituel. Je crois qu'à ce
stade, une énigme de la biographie de
Thomas  peut  s'éclaircir  quelque  peu.
Quatre  mois  avant  sa  mort,  le  6  dé-
cembre 1273, jour de la Saint-Nicolas,
il célébra la messe. Lorsqu'il retourna
dans sa cellule,  son secrétaire et ami
lui  demanda  de  continuer  à  dicter.
Thomas  refusa.  «  Mais  tu  dois  conti-
nuer  à  dicter,  nous  sommes  loin
d'avoir  terminé.  Non,  je  ne  dicterai
plus. - Mais pourquoi donc ? Parce que
tout ce que j'ai dit et écrit jusqu'à pré-
sent n'est  que paille.  -  Ce  n'est  uand
même pas possible. De la paille ? C'est
l'édifice de pensée le plus formidable
jamais présenté par un humain. Com-

steht  sich  selber  verstehend.  Das  ist
für Thomas eben die Fähigkeit Gottes:
Er kann verstehend schaffen, er weiß
dann absolut als von dem, was er ge-
schaffen hat.  Wir,  wir können  immer
nur möglicherweise verstehen, nur ap-
proximativ.  Daher die  Trennung zwi-
schen dem,  was  dem möglichen Ver-
stand  zugänglich  ist,  al  der  natürli-
chen Welt, und dem, was nur Gott zu-
gänglich  ist und denen, denen Gott es
offenbart,  der  übernatürlichen  Welt.
Die Trennung ist von Thomas dann auf
die Nachwelt übergegangen. Nur eines
hat er vergessen. Er hat nämlich nicht
gemerkt,  daß  all  das  selber  gedacht
hat. Und zwar aus Bescheidenheit. Er
w so bescheiden, daß es ihm gar nicht
einfallen  konnte,  er  hätte  einmal  ge-
dacht,  was  Gott  denkt.  Aber  in  dem
Moment, wo ic selber den geistigen In-
halt eines Begriffes hervorbringe und
ve  stehe,  bin  ich  ja  selber  in  einem
geistigen Prozeß darinnen Ich glaube,
daß sich  an  diesem Punkt  ein  Rätsel
aus  der  Biograph  des  Thomas  etwas
lichten kann. Vier Monate vor seinem
Tod, am 6. Dezember 1273, also am Ni-
kolaustag, zelebrierte er die Messe. Als
er dann wieder in seine Zelle zurück-
ging, bat ihn sein Sekret: und Freund
weiterzudiktieren. Thomas lehnte ab. -
Doch,  d  mußt  doch  weiterdiktieren,
wir sind noch lange nicht fertig. Nein,
ich werde nicht wieder diktieren. - Ja
warum denn nicht? Weil alles, was ich
bis" jetzt gesagt und geschrieben habe,
seulement Stroh  ist.  -  Das  ist  doch
nicht möglich. Stroh? Es ist das gewal-
tigste Gedankengebäude, das je von ei-
nem Menschen dargestellt wurde. Wie

Atelier francophone pour une tri-articulation sociale       24/37      www.triarticulation.fr



ment peux-tu dire que ce ne serait que
de la paille ! - Thomas répondit : Tout
ce que j'ai dit et écrit jusqu'à présent  

kannst du sagen, daß das Stroh sei! -
Thomas entgegnete: Alles, was ich bis
jetzt gesagt und geschrieben habe

35 35

n'est que paille comparé à ce qui m'a
été révélé ce matin lors de la célébra-
tion.

ist nur Stroh, verglichen mit dem, was
mir  heute  morgen  beim  Zelebrieren
offenbart wurde.

Eh bien, j'ai  eu l'audace ou l'imperti-
nence de me demander ce qu'il  avait
bien  pu  percevoir.  Peut-être  a-t-il
compris  toute  la  profondeur  du  fait
qu'il avait déjà pensé le divin et qu'il
avait accès au divin par sa pensée. Bien
sûr, à partir de là, toute pensée de rai-
son analytique ne pouvait plus lui ap-
paraître que comme de la paille.

Nun,  ich  habe  die  Kühnheit  oder
Frechheit gehabt, mich einmal zu fra-
gen,  was  er  wohl  da  wahrgenommen
hat. Vielleicht ist ihm die ganze Tiefe
dessen aufgegangen, daß er ja Göttli-
ches schon gedacht hatte und daß er ja
durch sein Denken Zugang zum Göttli-
chen hatte. Natürlich mußte ihm von
da  her  alles  Verstandesdenken  nur
noch als Stroh erscheinen.

Nous sommes ici à un moment crucial
de  toute  l'histoire  du  christianisme.
Tout comme, à un certain moment, le
spirituel  a  véritablement  illuminé  la
conscience  humaine,  nous  voyons
comment,  moins d'un quart de siècle
plus tard, l'esprit maléfique le non-es-
prit  parle.  Je  pense  à  la  chute  de
l'ordre des Templiers.  Le roi  Philippe
le Bel (1268-1314) est vraiment un hu-
main  génial  dans  certains  domaines,
notamment dans le domaine de la po-
lice, dans le domaine de l'influence de
l'opinion  publique,  dans  le  domaine
des finances et de l'inflation et dans le
domaine du n secret ecrets d'État. Il a
la  capacité  d'obtenir  des  humains  ce
qu'il  veut  entendre,  c'est  donc  en
quelque sorte un inventeur grandiose.
Cet humain a mis au monde toute une
série d'éléments qui n'étaient que des
inspirations  de  haine  et  qui  lui  ont
permis de détruire l'ordre le plus pur,

Wir  sind  damit  an  einem  zentralen
Punkt  der  ganzen  Geschichte  des
Christentums. So wie da in einem Au-
genblick das Geistige wirklich hinein-
geleuchtet  hat  in  ein  Menschenbe-
wußtsein, so sehen wir, wie nicht ein-
mal ein Vierteljahrhundert später der
Ungeist spricht. Ich denke an den Un-
tergang  des  Templerordens.  König
Philipp der Schöne (1268-1314) ist auf
bestimmten Gebieten wirklich ein ge-
nialer Mensch, nämlich auf dem Gebiet
des Polizeiwesens, auf dem Gebiet der
Beeinflussung  der  öffentlichen  Mei-
nung,  dem  Gebiet  der  Finanzen  und
der  Inflation  und  der  Geheimhaltung
von Staatsgeheimnissen. Er hat die Fä-
higkeit,  aus  den  Menschen  dasjenige
herauszupressen, was er von ihnen hö-
ren will, ist also in gewissem Sinn ein
grandioser  Erfinder.  Dieser  Mensch
hat eine ganze Reihe von Elementen in
die Welt gesetzt, die nichts als Haß-In-

Atelier francophone pour une tri-articulation sociale       25/37      www.triarticulation.fr



l'ordre qui avait réussi à gérer l'écono-
mie de manière désintéressée, de sorte
que plus personne n'était exploité par
autrui. Il a réussi à faire dénoncer et
condamner les Templiers comme héré-
tiques,  moralement corrompus et en-
nemis de l'État. Vous voyez, cette force
de  pensée,  qui  est  désormais  si  par-
faite, est tout aussi capable de servir le
spirituel  que de se  mettre  au service
de  la  destruction.  Et  vous  devinez
peut-être maintenant ce qui se prépa-
rait peu à peu, surtout en Angleterre.
C'est  là  que,  trois  siècles  plus  tard,
Francis Bacon allait agir et développer
une pensée qui  allait  ensuite  devenir
l'empirisme et l'utilitarisme, une pen-
sée qui explore les subtilités du monde
afin  de  les  exploiter  le  plus  rapide-
ment  et  le  moins  cher  possible.  En
France, au début du XVe siècle, appa-
raît une jeune fille de 13 ans qui a des
visions.  Ces  visions  lui  disent  qu'elle
doit aller voir le roi et libérer le pays
des Anglais. Jeanne d'Arc - dont il est
question ici - résiste pendant trois ans
à ces  voix,  puis  finit  par  céder,  et  le
miracle se produit : cette jeune fille de
18-19 ans prend la tête des armées et
réussit  à  repousser  la  puissance  an-
glaise hors de France.

spirationen  waren  und  die  ihn  befä-
higten, den reinsten Orden zu vernich-
ten, den Orden, der es tatsächlich fer-
tiggebracht  hatte,  die  ganze  Wirt-
schaft  selbstlos  zu  verwalten,  so  daß
kein Mensch mehr durch den anderen
ausgenutzt wurde. Er hat es fertigge-
bracht, die Templer 'als Häretiker, als
moralisch unsauber und als Staatsfein-
de anprangern und verurteilen zu las-
sen.  Sie  sehen,  diese  Denkkraft,  die
jetzt so vollkommen geworden ist, ist
genauso fähig,  dem Geistigen zu  die-
nen, wie sie sich dem Zerstörerischen
zur Verfügung stellen kann..  Und Sie
werden  jetzt  vielleicht  auch  ahnen,
was sich allmählich anbahnte, vor al-
lem in England. Dort wird ja drei Jahr-
hunderte später Francis Bacon wirken
und mit ihm sich ein Denken heraus-
bilden, das dann später zum Empiris-
mus  und  Utilitarismus  geworden  ist,
ein Denken nämlich,  das die Feinhei-
ten der Welt erklügelt, um sie sich so
billig und so schnell wie möglich nutz-
bar  zu  machen.  -  In  Frankreich  er-
scheint  Anfang  des  x5.  Jahrhunderts
ein xS1ähriges Mädchen, das Visionen
hat. Diese Visionen sagen ihr, sie soll
zum  König  gehen  und  das  Land  von
den Engländern befreien. Jeanne d'Arc
- von ihr ist die Rede - widerstand drei
Jahre  lang  den  Stimmen,  schließlich
gab sie nach, und es geschieht tatsäch-
lich das Wunder, daß diese x8-, 19jäh-
rige nun die Heere anführt und es Fer-
tigbringt,  die  englische  Macht  aus
Frankreich zurückzuweisen.

36 36

Ce qui est inattendu,  c'est que l'effet
de cet acte se manifeste le plus claire-

Das Unerwartete ist, daß die Wirkung
dieser Tat eigentlich der Entwicklung

Atelier francophone pour une tri-articulation sociale       26/37      www.triarticulation.fr



ment dans le développement de la phi-
losophie. Il était nécessaire qu'un rem-
part  intellectuel  soit  à nouveau érigé
afin que l'Europe,  avant de se consa-
crer à la connaissance du monde natu-
rel, jette un dernier regard en arrière
et  prenne  conscience  d'elle-même.
Une fois de plus, l'inspiration vient de
la  Grèce  :  la  Renaissance.  Le  plato-
nisme imprègne tout l'humanisme. En
France, les humanistes commencent à
ressentir  le  besoin  de  protéger  la
langue. Une société entière est fondée
pour  défendre  et  protéger  la  langue.
De nombreux mots sont empruntés au
latin, mais aussi au grec, et naturalisés
dans  la  langue  française.  C'est  l'uni-
vers de la Pléiade, le « groupe des sept
»  poètes  du  XVIe  siècle.  Une  fois  de
plus,  un  souffle  culturel  vient  de
Grèce. Le résultat se manifeste à nou-
veau au XVIIe siècle dans la polarité de
deux personnages. L'un crie à travers
toute  l'histoire,  d'Auguste  jusqu'à
l'époque  contemporaine,  et  se  de-
mande :  Qui me dit  que tout cela est
vrai  ?  Qui  me dit  que je  ne rêve pas
tout  cela  ?  Peut-être  ne  suis-je  moi-
même qu'un rêve ; Et il doute alors de
tout,  jusqu'à  ce  qu'il  en  arrive  à  ce
qu'il  ne  peut  douter,  à  savoir  qu'il
doute. Que signifie donc douter ? Cela
signifie avoir un critère qui permet de
distinguer entre ce qui est certain et
ce  qui  est  incertain.  Mais  c'est  cela,
penser. Je pense, donc je suis. Voilà en
quelques mots la voie empruntée par
Descartes (1596-1650). Dans la pensée,
il a pu redécouvrir la faculté qui donne
à la conscience un sol sûr. 

der Philosophie am deutlichsten her-
vortritt war notwendig, daß noch ein-
mal  ein  geistiger  Wall  aufgerichtet
wurde, damit Europa, bevor es sich der
Erkenntnis  der  naturlichen Welt  hin-
gibt,  noch  einmal  zurückschaut  und
sich se selbst bewußt wird. Noch ein-
mal kommt eine Inspiration aus Grie-
chentum:  die  Renaissance.  Der  Plato-
nismus  durchflutet  ganzen  Humanis-
mus.  In Frankreich beginnen die Hu-
manisten  Aufgabe  zu  empfinden,  die
Sprache zu schützen. Es wurde ganze
Gesellschaft für die Verteidigung und
den  Schutz  Sprache  gegründet.  Es
wurden  viele  Worte  aus  dem  Latei-
nisch  aber  auch  sehr  viele  aus  dem
Griechischen  hereingeholt  und  in
französische Sprache sozusagen einge-
bürgert. Das ist das Wirken der Pléia-
de, des «Siebengestirns» von Dichtern
im  16.  Jahrhundert.  Noch  einmal
kommt also aus Griechenland ein kul-
ture.  Hauch  herüber.  Das  Resultat
davon  zeigt  sich  im  17.  Jahrhundert
wiederum  in  der  Polarität  von  zwei
Gestalten. Die eine schrei noch einmal
durch die ganze Geschichte hindurch,
von Augutius bis  in die damalige Ge-
genwart, und erlebt dabei die Fra: Wer
sagt mir denn, daß das alles wahr ist?
Wer sagt mir, daß das alles nicht träu-
me? Vielleicht bin ich selber  nur ein
Trau; Und er zweifelt  dann an allem,
bis  er  darauf  kommt,  daß  er  einem
nicht  zweifeln  kann,  nämlich  daran,
daß er  zweifelt.  Was  heißt denn das:
zweifeln?  Es  heißt,  ein  Kriterium  zu
haben, c zwischen dem, was sicher ist,
und dem, was unsicher ist, unterschei-
den erlaubt. Das aber ist das Denken.

Atelier francophone pour une tri-articulation sociale       27/37      www.triarticulation.fr



Dieses  me  Denken  ist,  also  bin  auch
ich.  Das  ist  in  knappem  Umriß  der
Weg  den  Descartes  (1596-165o)  be-
schrittenhat.  Im  Denken  konnte  die
Fähigkeit  wieder  entdecken,  die  dem
Bewußtsein einen sicheren Boden gibt.

J'aimerais  montrer  à  l'aide  d'un
exemple  comment  Descartes  a  prati-
qué cela. Il a naturellement aussi tenté
de prouver l'existence d'une entité di-
vine. Pour cela, il part du principe sui-
vant. Il se dit : il existe bien le concept
de  perfection.  D'où  me  vient  ce
concept  ?  Je  ne  suis  moi-même  pas
parfait, je n'ai jamais vu personne qui
soit parfait et je n'ai jamais rien connu
qui  soit  parfait.  D'où  me  vient  donc
cette notion ? Car elle a bien un conte-
nu. L'entité parfaite doit donc reposer
en elle-même. C'est d'elle que me vient
cette  notion.  C'est  aussi  en  quelque
sorte un acte spirituel. Descartes n'est
pas allé beaucoup plus loin. Il  n'a ja-
mais réussi à faire le lien entre l'expé-
rience de son existence et l'expérience
de l'existence du monde extérieur qui
l'entoure.

Ich möchte an einem Beispiel  zeigen,
wie  Descartes das prak zierte.  Er hat
natürlich auch versucht zu beweisen,
daß  es  göttliche  Wesenheit  gibt.  Er
geht dazu von folgendem aus. Er sagt
sich: Es gibt doch den Begriff des Voll-
kommenen. Woher habe ich denn die-
sen Begriff? Ich selber bin nicht voll-
kommen,  ic  habe  auch nie  jemanden
gesehen,  der  vollkommen  wäre,  und
ich habe überhaupt nichts erlebt, was
vollkommen ist.  Woher  hat  ich  dann
diesen Begriff? Denn er hat doch einen
Inhalt.  Also  muss  die  vollkommene
Wesenheit  in  sich  selbst  ruhen.  Von
ihr habe ich den Begriff. Das ist auch
etwas  wie  eine  geistige  Tat.  Sehr  vi.
weiter ist Descartes nicht gekommen.
Er hat nie die Brücke geschlagen kön-
nen zwischen der Erfahrung seines Be-
stehens und der Erfahrung des Beste-
hens der Außenwelt um sich herum.

37 37

Descartes  vis-à-vis  de  Blaise  Pascal
(1625-1662), aussi un génie de pensée.
À  l'âge  de  14  ans,  il  a  redécouvert
toute la géométrie euclidienne, a aussi
construit la première machine à calcu-
ler  et  organisé  le  premier  transport
communautaire.  C'était  donc  un  hu-
main  extrêmement  pratique  et  pen-
sant scientifiquement. Un jour, il a fait
l'expérience suivante : si je continue à
réfléchir ainsi, j'arrive à deux extrémi-

Descartes  gegenüber  Blaise  Pascal
(1623-1662),  auch  ein  Denkgenie.  Er
hat  mit  14  Jahren  die  ganze  euklidi-
sche  Geometrie  selbst  wieder  gefun-
den, hat auch die erste Rechenmaschi-
ne  konstruiert  und  den  ersten  Ge-
meinschaftstransport  organisiert.  Er
war  also  ein  ungemein  praktischer
und  wissenschaftlich  denkender
Mensch.  Eines  Tages  erlebte  er  nun
folgendes:  Wenn ich so weiter denke,

Atelier francophone pour une tri-articulation sociale       28/37      www.triarticulation.fr



tés.  Ma  pensée  me  conduit  radicale-
ment à l'abîme de l'absolument grand
et à l'abîme de l'absolument petit. Il y
a destruction des deux côtés.  Et moi,
qu'est-ce que je suis ? Un roseau, mais
un « roseau pensant ». Ce roseau pen-
sant ne fait pas l'expérience qu'il peut
seulement  penser  de  manière  for-
melle,  mais qu'il  peut former sa pen-
sée à la pensée divine. Un jour, il cesse
toute son activité scientifique et com-
mence à méditer. L'une de ses médita-
tions est ce qu'il appelle « le mystère
de Jésus ». Il médite sur les étapes de la
Passion comme s'il y était lui-même et
réfléchit par exemple à ceci : je suis to-
talement  vide,  totalement  dénué  de
sens,  sans  valeur,  je  ne  suis  qu'une
pure  recherche,  une  pure  aspiration,
un pur désir,  mais rien de plus.  C'est
alors comme s'il entendait intérieure-
ment : « Tu ne me chercherais pas si tu
ne  m'avais  pas  trouvé.  »  Pascal
constate  que  le  fait  de  penser  à  des
réalités spirituelles constitue déjà une
relation  avec  ces  réalités  spirituelles.
Et en méditant sur la douleur, la mort
et  l'amour  du  Christ,  il  fait  soudain
l'expérience de quelque chose qu'il  a
ensuite noté sur un petit bout de pa-
pier  qu'il  a  gardé caché sous  sa  che-
mise  jusqu'à  sa  mort.  La  note  com-
mence  par  les  mots  :  «  Feu.  Dieu
d'Abraham,  Dieu  d'Isaac,  Dieu  de  Ja-
cob,  non  des  philosophes  et  des  sa-
vants... » Il note ensuite la perception
de la conversation intime entre le je et
Dieu.  Il  y  découvre  une  paix  qui  ne
peut  plus  être  détruite.  Vous  voyez
comment,  dans  cette  polarité  entre
Descartes et Pascal,  renaît la polarité

dann komme ich  nach zwei  Richtun-
gen  an  den  Abgrund.  Mein  Denken
führt mich radikal an den Abgrund des
absolut  Großen und  an  den  Abgrund
des  absolut  Kleinen.  Da  ist  Vernich-
tung auf beiden Seiten.  Und ich,  was
bin ich? Ein Schilfrohr, aber ein «den-
kendes  Schilfrohr».  Dieses  denkende
Schilfrohr, das erlebt jetzt nicht,  daß
es bloß formal denken kann, sondern
daß es sein Denken am göttlichen Den-
ken schulen kann. Eines Tages hört er
mit  seiner  ganzen  wissenschaftlichen
Tätigkeit auf und beginnt zu meditie-
ren. Eine seiner Meditationen ist das,
was er «das Mysterium Jesu» nennt. Er
meditiert  die  Stufen der  Passion,  wie
wenn er selber dabei wäre, und über-
legt sich zum Beispiel dies: Ich bin ja
total  leer,  total  sinnlos,  wertlos,  ich
bin  ein  reines  Suchen,  Streben,  Seh-
nen, aber nichts weiter. Da ist es, wie
wenn er  innerlich  hörte:  Du würdest
mich gar nicht suchen, wenn du mich
nicht gefunden hättest.  Pascal  erlebt,
wie das Denken an geistige Wirklich-
keiten  ja  schon  eine  Beziehung  dar-
stellt zu diesen geistigen Wirklichkei-
ten.  Und  im Meditieren  des  Schmer-
zes, des Todes und der Liebe des Chris-
tus  erlebt  er  plötzlich  etwas,  was  er
dann  niedergeschrieben  hat  auf  ein
kleines Stückchen Papier, das er bis an
seinen  Tod  unter  seinem  Hemd  ver-
borgen bei  sich trug.  Die  Notiz  fängt
an mit den Worten: «Feuer. Gott Abra-
hams,  Gott  Isaaks,  Gott  Jakobs,  nicht
der Philosophen und der Gelehrten ...»
Dann  schreibt  er  die  Wahrnehmung
des intimen Gesprächs des Ich mit Gott
nieder.  Darin entdeckt  er  einen Frie-

Atelier francophone pour une tri-articulation sociale       29/37      www.triarticulation.fr



entre,  d'une  part,  l'esprit  qui  s'élève
jusqu'à  l'idée  du  parfait  et,  d'autre
part,  l'âme qui possède toute la pen-
sée,  mais  ne  se  fonde  pas  seulement
sur elle de manière formelle,  mais va
en profondeur avec ses forces et per-
çoit l'intérieur qui vit dans la pensée
comme une force, comme une réalité. 

den, der nicht mehr zerstörbar ist. Sie
sehen, wie in dieser Polarität zwischen
Descartes  und  Pascal  wieder  auflebt
die  Polarität  zwischen  dem Verstand
einerseits,  der sich emporhebt bis  zu
der  Vorstellung  des  Vollkommenen,
und dem Gemüt andererseits; das das
ganze  Denken  wohl  hat,  aber  sich
nicht  bloß  formell  darauf  gründet,
sondern in  die  Tiefe  geht  mit  seinen
Kräften und das Innere, das im Denken
als Kraft, als Realität lebt, wahrnimmt.

Après  le  17e  siècle,  où  cette  polarité
apparaît, la science fait son entrée, les
encyclopédistes  font  leur  apparition.
L'humain avait trouvé la raison/le fon-
dement en lui-même et pouvait désor-
mais intégrer la science de la nature.
La  raison  analytique  s'évalue  désor-
mais  à  l'aune du monde lui-même et
deviendra

Nach dem 17. Jahrhundert, in dem die-
se  Polarität  auftritt,  wird  ja  die  Wis-
senschaft  hereingeholt,  es  treten  die
Enzyklopädisten auf. Der Mensch hat-
te  den  Grund  in  sich  gefunden  und
durfte  jetzt  auch  die  Naturwissen-
schaft hereinnehmen. Die Verstandes-
activität mißt  sich  jetzt  an  der  Welt
selber und wird sich an der

38 38

conscient au monde de son soi. Cela a
conduit en France à la Révolution, qui
a entraîné l'effondrement de toute la
société  féodale.  Au  cours  des  pre-
mières années, un personnage est ap-
paru qui voulait mettre fin à cette si-
tuation, en marge pour ainsi dire des
troubles sociétaux : le comte de Saint
Germain. Mais sa voix n'a pas été en-
tendue. La terreur s'installa, Napoléon
apparaît.  Le  fait  d'avoir  vécu ce bain
de sang, en partie de loin, en partie de
près,  a  donné  naissance  à  quelque
chose  dont  l'importance  n'a  pas  en-
core été correctement découverte au-
jourd'hui. L'inventeur de la révolution
culturelle n'est pas Mao Tsé-Toung. La
révolution culturelle est pratiquée de-

welt ihrer selbst bewußt. Das führte in
Frankreich zur Revolution, in der die
ganze  Feudalgesellschaft  zusammen-
brach. In ersten Jahren tauchte damals
noch eine Gestalt auf, die dem die Spit-
ze brechen wollte, sozusagen am Ran-
de  der  gesellschaftlichen  Turbulenz:
der  Graf  von  Saint  Germain.  Seine
Stimme  wurde  aber  nicht  gehört.  Es
kam  der  Terror,  Napoleon  erschien.
Aus dem Miterleben dieses Blutbades -
zum Teil aus der Fe zum Teil aus der
Nähe -  entstand in dieser Zeit  etwas,
was heute in seiner Wichtigkeit noch
nicht richtig entdeckt wurde. Erfinder
der Kulturrevolution ist gar nicht Mao
Tse  Tung.  Kulturrevolution  ist  schon
lange praktiziert worden, das mei nur

Atelier francophone pour une tri-articulation sociale       30/37      www.triarticulation.fr



puis  longtemps,  mais  personne  ne  le
sait, car elle ne s'accompagne pas d'ef-
fusions de sang, notamment à Weimar
et à Jena. À partir de son observation
de  la  Révolution  française,  Schiller  a
écrit ses lettres sur l'éducation esthé-
tique de l'humain. Il a découvert qu'il
existe deux pulsions chez l'humain : la
pulsion de forme, qui obéit à la logique
de la pensée, et la pulsion de matière,
qui  provient  partout  des  instincts.
Chacune  de  ces  deux  pulsions  prive
l'humain  de  liberté.  Mais  entre  les
deux,  l'humain  a  la  pulsion  ludique,
celle qui fait de lui un artiste. Il l'avait
observée chez Goethe, qui écrivait sans
cesse  des  drames  et  les  mettait  lui-
même en scène. Goethe a ainsi influen-
cé la culture populaire d'une manière
que nous pouvons à peine nous repré-
senter aujourd'hui. Les grands drames
qu'il nous a laissés en sont les témoins
immuables.  À  chaque  fois,  une  nou-
velle  pièce  jaillissait  de  lui  et  était
jouée. Il a ainsi transformé le terreau
culturel. Et c'est ainsi que Fichte a pu
naître avec son appel  au peuple alle-
mand,  qui  s'adressait  en  réalité  à
chaque individu : « Apprends à décou-
vrir en toi cette force que tu crées toi-
même en la comprenant, à savoir ton
propre je. Appuie-toi sur ce je, et au-
cune force au monde ne pourra te ren-
verser.  Ce  philosophe  solitaire,  qui
s'exprimait  de  manière  si  abstraite
qu'aujourd'hui,  on  ne  se  réfère  plus
que  très  rarement  à  son  œuvre  –  à
l'époque, deux à trois mille étudiants
étaient assis devant lui et buvaient ses
paroles –, a réussi, par ses mots, à éri-
ger un rempart contre l'impérialisme

niemand,  weil  kein  Blut  floß  -  und
zwar in Weimar und Jena. Aus der Be-
obachtung der französischen Revoluti-
on  schrieb  Schiller  seine  Briefe  über
die  ästhetische  Erziehung  des  Men-
schen.  fand  heraus,  daß  es  in  der
Menschheit  zwei  Triebe  gibt,  Form-
trieb, der der Gedankenlogik gehorcht,
und den Stofftrieb der überall aus den
Instinkten hervorkommt. Jeder dieser
beiden Triebe läßt den Menschen un-
frei. Dazwischen aber hat Mensch den
Spieltrieb, das, was ihn zum Künstler
macht. Ich  hatte  er  an  Goethe  beob-
achtet, der immerfort Dramen schrieb
und  diese  Dramen  selber  aufführte.
Goethe wirkte damit kultur bildend in
das  Volk  ein,  wie  wir  es  uns  heute
kaum noch vorstellen können. Die gro-
ßen Dramen, die wir von ihm haben,
sind  nur  die  stehengebliebenen  Zeu-
gen  davon.  Es  sprudelte  bei  jedem  F
ein neues  Stück  aus  ihm heraus  und
wurde  gespielt.  So  wirkte  umgestal-
tend  auf  den  kulturellen  Boden  ein.
Und so konnte Jet so konnte Fichte er-
stehen mit seinem Aufruf an das deut-
sche Volk, der sich eigentlich an jeden
einzelnen Menschen richte Lerne ent-
decken, was das für eine Kraft ist in dir
selbst,  die  selber  erzeugst,  indem du
sie verstehst, nämlich dein eigenes Ich
Stell dich auf dieses Ich, dann gibt es
keine Kraft in der Welt, die dich  um-
werfen  kann.  Dieser  einsame  Philo-
soph,  der  so  abstrackt  sprach,  daß
man  heute  nur  noch  ganz  selten  zu
seinen  Werk  greift  -  damals  saßen
zwei-  bis  dreitausend  Studenten  vor
ihm und tranken seine Worte -, hat es
mit  seinen  Worten  fertiggebrachte

Atelier francophone pour une tri-articulation sociale       31/37      www.triarticulation.fr



de Napoléon. daß,  eigentlich  von  ihm  ausgehend,
ein  Wall  errichtet  wurde  gegen  den
Imperialismus Napoleons.

Au  cours  de  notre  siècle,  quelque
chose  d'étrange  s'est  produit  en
France.  Pendant  la  Première  Guerre
mondiale,  il  y  avait  un  infirmier.  Il
était prêtre catholique, jésuite, et donc
aussi scientifique. Lorsqu'il  devait  ra-
masser les morts et les blessés pendant
la  guerre,  il  a  constaté  que  tant  de
nobles  valeurs  morales  émanaient  de
l'humain, précisément au moment de
sa mort, qu'il

In  unserem  Jahrhundert  passierte  in
Frankreich etwas Sonde bares. Da gab
es während des Ersten Weltkrieges ei-
nen  Sanitäter.  Er  war  katholischer
Priester, Jesuit, und dadurch auch Wis-
senschaftler. Als er während des Krie-
ges die Toten und Schwerverwundeten
aufzulesen  hatte,  erlebte  er,  daß  so
viele edle moralische Werte vom Men-
schen  ausgehen,  gerade  wenn er
stirbt, daß

39 39

y  fait  l'expérience  fondamentale  sui-
vante : l'être humain se situe à un ni-
veau supérieur aux autres règnes de la
nature. Il appela ce règne supérieur la
noosphère  ;  ainsi,  toute  la  création
comprend  les  lithosphère,  biosphère,
zoosphère et noosphère. Goethe aurait
dit que l'être humain porte en lui une
nature qui est supérieure à la nature.
Cela signifie que l'être humain trans-
cende  la  nature.  Dans  l'ensemble,  la
pensée  de  Teilhard  de  Chardin  était
trop  marquée  par  la  théorie  darwi-
nienne et par son attitude dogmatique,
même  si  elle  avait  quelque  chose
d'étrangement  libre.  Mais  dans  cette
idée que le développement se crée lui-
même un but et tend vers ce but,  on
peut dire qu'il y avait comme un soup-
çon  de  goethéanisme,  même  si  Teil-
hard de Chardin ne parlait pas un mot
d'allemand.

daran  die  Grunderfahrung  machte:
Der Mensch steht eine Stufe höher als
die  anderen  Naturreiche.  Er  nannte
dieses  höhere  Naturreich  die  Noo-
Sphäre; so daß also die ganze Schöp-
fung  die  Litho-,  Bio-,  Zoo-  und  Noo-
Sphäre  umfaßt.  Goethe  hätte  gesagt,
der Mensch trage in sich eine Natur,
die höher ist als die Natur. Das heißt,
der Mensch führt die Natur über sich
hinaus.  Nun,  insgesamt  war  das  Ge-
dankengebäude  Teilhards  de  Chardin
zu sehr geprägt sowohl von der darwi-
nistischen Theorie als auch von seiner
dogmatischen  Einstellung,  obwohl  er
etwas  seltsam  Freies  hatte.  Aber  bei
dieser Idee, daß die Entwicklung sich
selber  ein  Ziel  schafft  und auf  dieses
Ziel  zugeht,  können  wir  sagen:  Ein
Hauch  von  Goetheanismus  wurde  da
geahnt,  obwohl  Teilhard  de  Chardin
kein Wort deutsch sprach.

Pendant la Seconde Guerre mondiale,
il y avait un journaliste qui est ensuite
devenu écrivain. Après avoir écrit plu-

Im  Zweiten  Weltkrieg  gab  es  einen
Journalisten,  der  dann  Schriftsteller
wurde.  Nach  einigen  Romanen  und

Atelier francophone pour une tri-articulation sociale       32/37      www.triarticulation.fr



sieurs romans et pièces de théâtre, il a
aussi  rédigé  une  sorte  d'essai  sur  le
principe de la révolution : « L'Homme
révolté », « L'humain dans la révolte ».
Il  a  analysé  les  phénomènes  révolu-
tionnaires  depuis  la  Révolution  de
1789 jusqu'à nos jours et a découvert
qu'il existe deux sortes de révolutions.
Les  unes  naissent  de  sentiments  de
puissance,  c'est-à-dire  d'instincts,  et
les autres de l'idéologie. Mais ni l'une
ni  l'autre  sorte  de  révolution  ne
conduit  l'humain  à  la  liberté,  mais
seulement  à  la  tyrannie,  soit  au  fas-
cisme,  soit  au  bolchevisme.  C'est  ce
que  dit  Albert  Camus.  Et  il  pose  la
question suivante : quand l'humain se-
ra-t-il libre ? Quand peut-il former une
société libre ? Et il  répond :  lorsqu'il
développe un troisième élément,  le  «
style  »  ;  lorsqu'il  apprend,  en  tant
qu'artiste, à jouer entre l'idée et l'ins-
tinct/la  pulsion.  Camus  non  plus  ne
parlait  pas  un mot d'allemand et  n'a
jamais lu les lettres esthétiques. Mais
grâce  à  son  analyse  phénoménolo-
gique  des  révolutions  pratiques  dans
l'histoire, il est arrivé au même résul-
tat que Schiller. 

Theaterstücken  schrieb  er  auch  eine
Art Essay über das Prinzip der Revolu-
tion: «L'Homme révolté», «Der Mensch
in der Revolte». Er analysierte die Re-
volutionsphänomene seit der Revoluti-
on von 1789 bis in die Gegenwart und
entdeckte, daß es zwei Arten von Re-
volutionen  gibt.  Die  einen  entstehen
aus Machtgefühlen,  das heißt aus In-
stinkten, und die anderen aus Ideolo-
gie. Aber weder die eine noch die an-
dere Art führt den Menschen zur Frei-
heit,  sondern  nur  zur  Tyrannei,  ent-
weder zum Faschismus oder zum Bol-
schewismus.  Das  sagt  Albert  Camus.
Und er fragt:  Wann wird der Mensch
frei?  Wann kann er eine freie Gesell-
schaft bilden? Und er antwortet: Wenn
er  ein  drittes  Element  ausbildet,  den
«Stil»;  wenn er lernt,  als  Künstler zu
spielen  zwischen  der  Idee  und  dem
Trieb.  Auch Camus konnte kein Wort
deutsch und hat die ästhetischen Brie-
fe nie gelesen. Aber durch seine phä-
nomenologische  Analyse  der  prakti-
schen Revolutionen in der Geschichte
kam  er  zu  demselben  Resultat  wie
Schiller.

Antoine de Saint-Exupéry, quant à lui,
était assis dans un avion et devait ex-
plorer comment une ville en feu, Ar-
ras, avait été détruite. Il était la cible
de  la  DCA  et  était  pris  pour  cible,
voyant les obus monter dans les airs. Il
trouvait cela même très beau et parle
d'épis  en pleine  croissance.  Entre  les
bombes et les obus qui éclatent, il fait
sans  cesse  virevolter  son avion.  Puis,
soudain, il éprouve une sorte de joie : «

Antoine  de  Saint-Exupéry  schließlich
saß in einem Flugzeug und hatte zu er-
kunden, wie eine brennende Stadt, Ar-
ras, zerstört wurde. Er war das Ziel der
Flak und wurde beschossen,  sah,  wie
die Granaten hochkamen. Er fand das
sogar  sehr  schön  und  spricht  von
wachsenden  Ähren.  Immer  wieder
wirft er zwischen platzenden Bomben
und  Granaten  sein  Flugzeug  herum.
Dann erlebt er plötzlich eine Art von

Atelier francophone pour une tri-articulation sociale       33/37      www.triarticulation.fr



Je  ne  suis  plus  qu'une  vie  bouillon-
nante.  »  Et  il  fait  une  découverte.
Qu'est-ce que je suis, se demande-t-il,
suis-je identique à mon corps ? Nous
avons  toujours  si  bien  pris  soin  de
notre  corps,  chez  le  coiffeur,  chez  le
médecin,  etc.  Nous  l'avons  habillé,
nous  nous  en  sommes  occupés.  Mais
quand il  le  faut,  l'ancienne solidarité
avec

Freude:  «Ich bin nur noch'  sprudeln-
des Leben.» Und er macht eine Entde-
ckung. Was bin ich denn, fragt er, bin
ich  identisch  mit  meinem  Leib?  Wir
haben den Leib immer so schön zum
Friseur geführt oder zum Arzt und so
weiter. Wir haben ihn gekleidet, haben
uns um ihn gekümmert. Wenn es aber
darauf ankommt, dann platzt die alte
Solidarität mit

40 40

lui éclate, et il disparaît. Quand un in-
cendie se déclare et qu'un enfant est
pris  dans  les  flammes,  la  mère ne se
demande pas si elle va risquer sa vie,
elle se jette dans le feu. C'est ainsi que
Saint-Exupéry  a  découvert  une  nou-
velle morale : « L'homme est un lien »
-  un  nœud  de  connexions/liaisons
entre  des  êtres,  entre  d'autres  hu-
mains ou des êtres qu'il crée/fabrique
lui-même. Et c'est l'humain lui-même
qui  crée  ces  nœuds  de  connexion.
Nous  avons  ainsi  le  phénomène  sui-
vant  :  au  XXe  siècle,  une  partie  du
grand  idéalisme  européen  est  repro-
duite,  chez Teilhard de Chardin dans
l'idée  fondamentale  de  Goethe,  chez
Camus dans l'idée schillérienne d'équi-
libre social et chez Saint-Exupéry dans
l'expérience  de  Fichte  selon  laquelle
l'homme est un je.

ihm, und weg ist er. Wenn eine Feuers-
brunst  ist  und ein Kir  den Flammen,
dann fragt die Mutter nicht, ob sie ihr
Leber Spiel setzt, sondern springt hin-
ein.  Und  so  entdeckte  Saint  Exupéry
eine neue Moral: «Der Mensch ist ein
Verbindungs  ten»  -  ein  Knoten  von
Verbindungen  zwischen  Wesen,  zwi-
schen anderen Menschen oder Wesen,
die er selber herstellt. Und d: Verbin-
dungsknoten  schafft  der  Mensch
selbst. So haben wi Phänomen, daß im
20. Jahrhundert etwas von dem großen
europäischen Idealismus nachgebildet
wird, in Teilhard de Chardin Grundge-
danke Goethes, in Camus die Schiller-
sche  Idee  Gleichgewichts  im Sozialen
und  bei  Saint-Exupéry  die  Erfahrung
Fichtes, daß der Mensch ein Ich ist.

Je  voudrais  seulement  encore  men-
tionner  brièvement  Simone  Weil,  la
philosophe juive  qui  a  dû  s'exiler  en
Angleterre pendant la guerre et qui y a
fourni là un travail de fabrique comme
philosophe parce qu'elle voulait avoir
un  meilleur  sort  que  ceux  qui  souf-
fraient le plus. Dans le prologue d'un

Ich  will  nur  noch  kurz  Simone  Weill
erwähnen,  die  jüd:  Philosophin,  die
während  des  Krieges  nach  England
auswandern mußte und dort als Philo-
sophin  Fabrikarbeit  leistete,  weil  sie
besseres Los  haben wollte als die, die
es am schwersten hatt er Prolog zu ei-
nem ihrer Bücher schreibt sie sinnge-

Atelier francophone pour une tri-articulation sociale       34/37      www.triarticulation.fr



de ses livres, elle écrit en substance : «
Un  jour,  il  m'a  saisit,  mais  avec  sa
main rugueuse, et m'a emmenée dans
sa  petite  chambre  mansardée.  Là,
c'était  incroyablement  paisible.  Il  a
partagé son pain avec moi, il a partagé
son vin avec moi, et nous n'avions pas
besoin  de  parler,  nous  nous  compre-
nions  parfaitement.  Puis  il  m'a pous-
sée dehors : « Va-t'en ! » J'ai essayé de
résister, mais c'était impossible. Je me
suis retrouvée à nouveau dans la rue,
seule. Je n'ai jamais retrouvé ce quar-
tier. Je ne sais même pas si cette rue
existe  vraiment.  Et  je  me  pose  sans
cesse  la  question  :  je  n'en  suis  pas
digne. Comment pourrait-il m'aimer ?
Et puis une voix en moi me dit, ce qui
est  à  peine  croyable  :  peut-être
m'aime-t-il quand même.

mäß folger Er hat mich eines Tages an-
gefaßt,  aber  mit  rauher  Hand,  nahm
mich in  sein  Dachstübchen mit.  Dort
war es  unvorste  friedlich.  Er  hat  mit
mir sein Brot geteilt, er hat mit mir se
Wein  geteilt,  und  man  brauchte  gar
nichts zu sagen, es wa vollkommenes
Verstehen. Dann stieß er mich hinaus:
«Geh der!» Ich versuchte mich zu weh-
ren,  aber  es  war  nicht  machen.  Ich
stand wieder auf der Straße, allein. Nie
hab<  dieses  Viertel  wiedergefunden.
Ich  weiß  gar  nicht,  ob  es  s  Straße
überhaupt gibt. Und ich stelle mir im-
mer wieder die Frage: Ich bin es doch
gar  nicht  wert.  Wie  könnte  Er  mich
denn  lieben.  Und  dann  kommt  die
Stimme in mir,  kaum glaubhaft:  viel-
leicht ist es doch so, daß er mich liebt.

Ici, un humain a fait un pas dans le re-
noncement, il a pu passer de la pensée
de raison analytique à la connexion du
« je » avec cette pensée et ainsi à l'es-
sence  même  qui  agit  au-delà  de  la
mort.

Hier hat ein Mensch in der Entsagung
einen  Schritt  vollziehen dürfen  vom
Verstandesdenken hin zum Verbinden
des Wissen mit diesem Denken und da-
durch zu der Wesenheit selbst, die jen-
seits des Todes wirkt.

Peut-être un tout dernier phénomène.
Trois des écrivains français contempo-
rains  les  plus  importants  s'appellent
Michel  Castillo,  un  Espagnol,  Eugène
Ionesco,  un  Roumain,  et  Samuel  Be-
ckett,  un  Irlandais.  Avez-vous  déjà
souvent  vu  un  peuple  autoriser  des
personnes  issues  d'autres  peuples  à
utiliser sa langue ? C'est peut-être une
sorte  de  porte  vers  l'avenir  de  la
France. 

Vielleicht  ein  allerletztes  Phänomen.
Drei  der  bedeutende  französischen
Schriftsteller  der  Gegenwart  heißen
Michel Castillo, ein Spanier, Eugene Io-
nesco,  ein  Rumäne,  Samuel  Beckett,
ein Ire. Haben Sie das schon oft gese-
hen, daß ein Volks Menschen aus an-
deren Völkern ermächtigt, sich seiner
Sprach  bedienen?  Das  ist  vielleicht
eine Art Tür zur Zukunft Frankreich.

J’ai donc cherché s’il existait une version française de ce texte par l’auteur lui-même.

Atelier francophone pour une tri-articulation sociale       35/37      www.triarticulation.fr



Mais je n’ai pas trouvé. 
Est-ce lui qui partage des points de vue privilégiés par des français se réclamant de l’an-
throposophie comme je les aie déjà souvent entendus, ou bien sont-ce ceux-ci qui re-
prennent ce qui fut après tout des thèmes que G. Klockenbring diffusa parmi eux ?
Je l’entendis d’ailleurs une fois dans ma jeunesse, lors d’un passage à Stuttgart, où il
exerçait la fonction de «  recteur suprême » de la Communauté des Chrétiens et donnais
une fois la semaine, une possibilité de libre débat aux francophones présents dans les
environs.
Gérard Klockenbring avait cependant aussi la particularité, comme beaucoup de per-
sonnalités significatives ayant contribuées à l’anthroposophie en France, de ne pas être
exclusivement français, puisque originaire d’Alsace. 
Toujours est-il, que son propos, retrace surtout l’histoire spirituelle originelle de ce qui
se fixa sur ce que la France moderne appelle aujourd’hui l’hexagone. Mais il écarte au
fond un autre aspect pourtant central (et que Lauer n’omet pas).  Celui-ci est probable-
ment d’ailleurs à l’origine de bien des impossibilités françaises à correctement appro-
cher la science de l’esprit d’orientation anthroposophique. C’est celui de la contribution
spirituelle française majeure au monde qui est justement la construction, à côté de la
vie de l’esprit, d’une vie « politique », ou de droit, ou encore de la construction d’un état
de droit et aussi « national » à côté d’une organisation sociale dominée par le clergé. Ce
rêve des rois de France et de la noblesse s’émancipant, c’est celui qu’acheva la bourgeoi-
sie. Elle même déjà porteuse de la troisième composante sociale suivante moderne, l’éco-
nomie. D’abord celle marchande puis de division moderne du travail, par l’instauration
d’un ordre de droit unique pour tous, désormais « citoyens », surmontant l’ancien ordre
triparti des états sociaux (clergé-enseignant, noblesse-militaire, Tiers-état productif).
Que cette contribution centrale, seulement très fugitivement évoquée par l’auteur, fasse
à  ce  point  défaut  et  que  le  texte  finisse  qu’en  allant  repêchant  du  bout  des  lèvres
quelques personnalités en visant à toujours montrer qu’en France aussi quelques rares
auraient sût se rapprocher (rapprocher seulement) de ce qu’apportèrent au monde les
principaux porteurs de ce que Lauer décrit comme les fleurs de la troisième (et dernière)
des trois phases d’incarnation temporaire de l’allemanité, laisse quand même à réflé-
chir. Le propos ne s’annonce pourtant pas vouloir se cantonner à un spirituel qui serait
absent et non actif dans les deux domaines sociaux dominant la vie sociale moderne
mondiale actuelle.
C’est d’autant plus questionnant qu’avant ceux qui fondèrent la Nouvelle Économie Fra-
ternelle,  après s’être  intéressés  à l’apport  de triarticulation (conquête centrale  de R.
Steiner en science de l’esprit) appliquée en science sociale, Klockenbring fut probable-
ment celui qui les précéda pourtant le plus.
Sommes-nous encore aussi loin d’une vie de l’esprit libre et moderne ne laissant pas le
champ libre aux nostalgiques du droit naturel et des valeurs théocratiques (dont nous
ne nous distinguons qu’à grande peine déjà intellectuellement) face au matérialisme vé-
cu jusque dans l’âme ?

Atelier francophone pour une tri-articulation sociale       36/37      www.triarticulation.fr



François Germani, 
à l’avant-veille de l’Epiphanie 2026.

Atelier francophone pour une tri-articulation sociale       37/37      www.triarticulation.fr


	Contribution de la France à la tache de l'Europe

